
CRITICÓN, 109, 2010, pp. 167-186.

Probabilismo en Cervantes:
La gran sultana como caso de conciencia

Luis Górnez Canseco

Universidad de Huelva

De entre las comedias cervantinas, acaso sea La gran sultana la que ha tenido una
trayectoria crítica más dispar. y es cierto que nada está del todo claro en una obra que,
si comienza en los dominios de lo trágico, deviene casi por las buenas en la comedia que
anunciara Cervantes cuando la dio a la estampa1. La suma de azares y contradicciones
que se entreteje en la trama ha hecho que una parte de sus lectores la hayan interpretado
como una ópera bufa o como un mero entretenimiento a la turquesca, mientras que para
otros escondía un canto a la tolerancia religiosa, un batiburrillo de complicaciones
sexuales o incluso una propuesta sobre la política española en el Medirerráneo', Es
posible pues, que, como quería Robert Marrast, tras la ligereza de su asunto se deje
entrever una cierta gravedad simbólica 3, aunque el problema consiste en determinar con
exactitud hacia donde apunta esa trascendencia. A mi juicio, la repuesta está en la
teología de la época. Al menos así ha de entenderse respecto a su trama principal, la de
la joven Catalina de Oviedo y sus desposorios con el Gran Turco de Constantinopla,
que Cervantes urdió en torno a una cuestión teológica y para la que también buscó una

1 La obra se publicó con el título completo de Comedia famosa intitulada La gran sultana doña Catalina
de Oviedo dentro de las Ocho comedias y ocho entremeses nuevos nunca representados, Madrid, por la viuda
de Alonso Martin, a costa de Juan de Villarroel, mercader de libros, véndese en su cas de la placuela del Ángel,
1615, ff. 112v-137v. Sirva esta nota para agradecer a José Manuel Rico y a Rocío López su lectura atenta de
estas páginas y las sabias observaciones con que las han enriquecido.

2 Paca un panorama crítico de la comedia, véase Diez Femández, 2004, pp. 302-312 y Gómez Canseco,
2010, pp. 108-118.

] Marrast, 1957, p. 72.



168 LUIS G6MEZ CANSECO Criticón, 109, 2010

solución teológica". Téngase en cuenta, para entender el hecho en su justa medida, que
el público y los lectores del Siglo de Oro no estaban en absoluto ayunos de teologías y
que, sin adentrarse en honduras metafísicas, disponían de conocimientos suficientes para
transitar por los recovecos de un sermón, comprender las alusiones de un auto
sacramental o para saber qué era aquello de la ciencia media, la predestinación, el libre
albedrío o la gracia eficaz y suficientes.

La gran sultana doña Catalina de Oviedo es un ejemplo excelente del impacto -sin
duda indirecto, pero fértil- que algunas sutilezas escolásticas tuvieron en la obra más
tardía de Cervantes. Para empezar, la comedia encaja en ese largo elenco de textos que
el escritor dedicó al matrimonio, dando aSÍ, como quería don Marcel Bataillon, enjundia
real a sus ficciones: «La reglamentación del matrimonio era entonces actual: se hablaba
mucho de ella desde que Cervantes había alcanzado el uso de la razón. Precisar su
aplicación a los héroes de una novela era darles consistencia de personajes verdaderos» 6.

En este caso, se trata de la unión de una cristiana con un infiel, una posibilidad que
resultaba tan extraordinaria que ni siquiera la Iglesia llegó a planteársela en la sesión
XXIV el Concilio de Trento, «De sacramento matrimonii». Y es que si, por un lado, el

4 Sobre las otras dos tramas secundarias, la de los amantes Clara y Lamberro y la de Madrigal, recaen
buena parte de los elementos cómicos de la obra, que dibujan no pocos paralelos risibles con la historia de
Catalina.

.\" Sirva como indicio de ese conocimiento la abundante presencia de derivas teológicas en textos literarios
próximos en el tiempo a La gran sultana, empezando por el propio Quijote cervantino, que alude
burlescamente al casuismo, cuando Sancho teme que su señor dé en ser clérigo y maese el barbero repone: " ...
rogaremos a vuestro amo, y se lo aconsejaremos y aun se lo pondremos en caso de conciencia, que sea
emperador y no arzobispo» (Don Qu/jote de la Mancha [1, 26], pp. 325-326). En 1599, john Minsheu se
quejaba de los ignorantes que se mentían en vericuetos escolásticos: " ... si todos los hombres se conformasen
con lo que saben y que su ingenio alcanza, no quisiesen pasar adelante a saber lo que no es de su profesión ni
les toca: [... ] ni el herrero se pondría a disputar puntos de teología» ([Jiálogos, "Dedicatoria», fr). Gregario
González también burlaba el hambre en 1604 con resabios teológicos: « ••• mordí con gusto, y al fin gusté de la
morcilla. Fue mi boca necesaria de los excrementos alfonsinos. No parece sino acto de teología en el nombre»
(El guitón Onofre, p. 438). Y un año más tarde Francisco López de Úbcda afinaba en la parodia del casuismo
como justificación del hurto: "Señor talego, digo teólogo, no niego que burlas con la bolsa traen consigo carga
de restitución. Bien sé que es gran pecado, pero no hay por qué hacer albóbolas, sabiendo que una gran
necesidad, aunque no todas veces excusa del todo, pero siempre excusa en parte, que aun los sabios, para
pintar la excusa, la pintaron muy flaca, hurtando un asador con carne asada, donde dieron a entender que no
hay pecado más excusable que aquel que procede de la necesidad de comida y sustento»; y luego en materia
-tan al uso entonces y ahora- de los abusos de los mercaderes: " ... es como caso de conciencia en materia
de restitución puesto por boca del mismo mercader interesado, que lo afeita de manera que, si encuentra un
nuevo teólogo buscadero, de los de a ciento en carga, no sólo le tumbará, pero harále parecer que un
promontorio de injusticia es monte de piedad, y una manifiesta usura es una variedad heroica» (La pícara
]ustina, pp. 513 y 531).

6 Bataillon, 1994, p. 254. Fruto de esa importancia social y teológica, que luego se trasladó a la lireratura,
fue la proliferación por esas fechas de prontuarios como el Tractatus de magno matrimonii sacramento de
Pedro de Ledesma (Salamanca, joannes y Andrea Renaut, 1592); el Speculum coniugiorum de Alfonso
Veracruz, impreso por primera vez en México (Paulus Brissensis, 1556), luego en Salamanca (Andreas
Portonariis, 1562) y ampliado «cum appendice » en Milán (Pacificus Pontius, 1599); el De sancto matrimcnii
sacramento opus morale theologicum de Martín Pérez de Unanoa {Lyon, Philippos Borde y Laurentius
Amaud, 1645); y, por supuesto, el famosísimo Disputationum de sancto matrimoníí sacramento de Tomás
Sánchez, impreso por primera vez en Génova (Giuseppe Pavoni, 1602), reimpreso numerosísimas veces y otras
tantas compendiado.



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 169

matrimonio con un pagano no podía ser considerado sacramento por haberse realizado
al margen de la Iglesia, por orro la disparidad de culto se venía contemplando desde
tiempo atrás como causa de nulidad? Es la misma Catalina quien se encarga de
subrayar ante el sultán lo peregrino del caso:

¿Dónde, señor, se ha brá visto
que asistan dos en un lecho,
que el uno tenga en el pecho
a Mahoma, el otro a Cristo? (I, vv. 740-744)8

La Iglesia católica, no obstante, llegó a considerar legítimo el matrimonio incluso
cuando careciera de carácter sacramental. Así se sigue de las afirmaciones que el padre
Tomás Sánchez formuló en su Disputationum de sancto matrimonii sacramento,
impreso en 1602: «El matrimonio se divide en legítimo, rato y consumado. Se denomina
legítimo, porque se contrae por legítimo consentimiento, como ocurre entre los
infieles-", Como puede verse, esa legitimidad, originada por el consentimiento, definía
en buena medida la naturaleza de la unión: «Consiste, pues -escribe el mismo teólogo
jesuita-, la esencia de los matrimonios o el matrimonio mismo en aquel vínculo por el
cual los cónyuges quedan formalmente unidos y que se origina de su mutua entrega» 10.

Más allá de cualquier trámite formal, la anuencia libre de los cónyuges era un requisito
indispensable para la Iglesia, e incluso el Concilio de Trento condenó a quienes, por vía
de fuerza, obligaran a otros a contraer matrimonio". Ese consentimiento interno había,
además, de acompañarse inexcusablemente de una manifestación externa y pública: «Es
algo manifiesto entre los católicos -continúa Sánchez- que no basta con el
consentimiento interno, sino que es necesario manifestarlo por medio de palabras o
signos» 12.

7 Véanse Sánchez, Disputationum de sancto matrímoníi sacramento [11, 8, 1], p. 258; Schenk, 1929;
Burton, 1987, p. 58; YCarrodeguas, 2003, pp. 104-105.

8 Cervantes, La gran sultana doña Catalina de Oviedo. Se repiten aquí unos argumentos que ya había
utilizado Aurelio en El trato de Argel, con la intención de esquivar los requerimientos amorosos de Zahara:
«En mi ley no se recibe I hacer yo lo que me ordenas; I antes, con muy graves penas I y amenazas se prohíbe; I
y aun si batismo tuvieras, I siendo, como eres, casada, I fuera cosa harto escusada I si tal cosa me pidieras .. (El
trato de Argel, p. 1033). Téngase en cuenta, además, que existía una prohibición correspondiente en el
derecho islámico, a la que se acoge el cadí de La gran sultana para condenar a Madrigal por sus amores con
una alárabe: «Dad con ellos en la mar, I de pies y manos atados, I y de peso acomodados, I que no los dejen
nadar; I pero, si moro se vuelve, I casaldos, y libres queden» (11, vv. 834-839). Sobre tal prohibición islámica,
véanse López Ortiz, 1932, p. 157 YVivó de Undabarrena, 1997, p. 197.

9 «Matrimonium dividitur in legitimum, ratum, et consumatum: legitimum dicitur, quod legitimo
consensu contrahitur: quale est apud infideles» (Disputationum de sancto matrimonii sacramento [11, 1, 9J, p.
250).

)J «Consistir ergo essenria matrimonii, seu matrimonium ipsum in vinculo illo, qua formaliter sunr
coniuges uniti, quod oritur ex mutua traditione» (Disputationum de sancto matrimonii sacramento [Il, 1, 6},
p.250).

11Véase Concilio de Trento, Sesión XXIV, 9. Sobre la función de tal consentimiento en la comedia nueva,
véase O'Connor, 1994, p. 163.

u «Res est cerca inter católicos non satis ese consensum inrernum, sed oportere verbis vel signis exprimi»
(Disputationum de sancto matrímoníi sacramento [U, 30, 1], pp. 324-325). No obstante, Enrique Vivó ha
esgrimido la geografía no tridentina de la obra para justificar la existencia de matrimonio en La gran sultana:



170 LUIS GÚMEZ CANSECO Criticón, 109,2010

Toda esta suma de circunstancias resultan determinantes para el caso de conciencia
al que Catalina se enfrenta, y no sólo porque sostengan buena parte de la intriga, sino
porque también influyen sobre la construcción dramática de La gran sultana. Para
empezar, Cervantes puso en el centro de la acción a una mujer sola, cautiva en un
serrallo y, por lo tanto, fuera de la tutela de la Iglesia, como ella misma se encarga de
subrayar al final de la jornada 1: «a ti me vuelvo en mi aflicción amarga, / y a ti toca,
Señor, el darme ayuda, / que soy cordera de tu aprisco ausente» (1, vv. 820-822)13. El
monólogo fue la opción más común a la hora de representar este tipo de situaciones y
conflictos, pues el personaje podía declamar ante el público las razones de su lucha
interior". Sin embargo, para la dialéctica cervantina el soliloquio era un recurso
estéticamente limitado, que restringía la complejidad de las perspectivas contrapuestas.
Como alternativa, el Cervantes más joven había acudido a la alegoría, representando en
El trato de Argel las porfías interiores de Aurelio de una manera objetiva. Así, en su
jornada Ill, salían a la palestra los personajes de la Ocasión y la Necesidad como
entidades reales con las que el protagonista establecía un debate sobre la conveniencia o
no de ceder a los ofrecimientos carnales y amorosos de Zahara15. Probablemente fueran
ésas las «figuras morales» que se mencionan en el prólogo de las Ocho comedias y de las
que su autor se había servido para trasladar al teatro «las imaginaciones y los
pensamientos escondidos del alma»". Pero esa solución, que reaparecerá más tarde en
los autos sacramentales calderonianos, debía de resultarle arcaica al Cervantes de La
gran sultana, que optó por dar encarnadura humana a los interlocutores de Catalina.

Los elegidos para tal papel fueron el eunuco Rustán y el padre de la cautiva, con los
que mantiene sendos debates en las jornadas 11 y lll. Del primero sabemos que es
cristiano a escondidas entre turcos, aunque ignoramos el origen de su fe; el segundo se
incorpora a la trama con el artificio transparentemente bizantino de la anagnórisis,
aunque con una anonimia que viene a subrayar el carácter abstracto de personaje17. De

..Todas estas piezas se refieren a un tiempo posterior al Concilio de Trento y por tanto en plena vigencia del
Decreto "Tamersi" que impone la forma canónica obligatoria (Concilio de Trento, Sesión XXIV, De
Reformatione 1); sin embargo en los países en que las escenas ocurren, tierra musulmana, la forma canónica
no es obligatoria para la validez del matrimonio canónico, por tratarse de los llamados lugares "no
tridentinos", es decir territorios donde no se había realizado la promulgación del famoso Decreto, requerida
para su obligatoriedad invalidante» (1997, p. 194).

u En su momento, Casalduero interpretó está referencia como alusión al pecado original, convirtiendo así
a Constantinopla en «el aprisco extraño donde se encuentra descarriado el cristiano, es decir, es la tierra, que,
por la culpa, ha dejado de ser el Paraíso» (1974, p. 134).

14 Véase Álvarez, 1982, pp. 252·253.
1'1Véase El trato de Argel, pp. 1082-1086.
16 Ocho comedias y ocho entremeses nuevos, p. 25. Tanto Cotarelo Valledor (1915, p. 215) como

Casalduero (1974, pp. 14 Y244) YEdward C. Riley han defendido la originalidad dramática de Cervantes en
esta invención y su condición de antecedente para Calderón: «his procedure here is not a long step away from
that remarkable development in the use of dramatic allegory by Calderón, where the action of an auto
sacramental is the rcprcsentation of the thoughts of a figure who is presenrcd on rhe stage. Calderón's
understanding of allegory was of course more mature and profound than that of Cervantes. But Cervantes
could not have arrived at the technique he uses in thc Tratos de Argel without a clcar undersranding of its
essenrial naturc» (Riley, 1971, p. 631).

17 En efecto, en ningún momento de la obra se llega a desvelar el nombre del personaje, que aparece como
«un cautivo anciano», como «padre» de la sultana o como «un tal Fulano de Oviedo», en palabras del
gracioso Madrigal (I1I, v, 2254). Desde una lectura psicoanalltica de la comedia, Agapita Jurado Santos ha



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 171

hecho, Ottmar Hegyi ha establecido una conexión directa entre las figuras morales de El
trato de Argel y el personaje del padre en La gran sultana, señalando cómo «he might,
then, stand partly for Catalina's conscience or Christian npbringing, which keeps
troubling her»18. Es ése el desempeño que comparte con Rustán y que permite a
Cervantes escenificar las querellas interiores que la joven cautiva mantiene sobre la
licitud de avenirse a un matrimonio condenado por la Iglesia.

En este punto, conviene recalcar algo que no por evidente carece de importancia en
la trama y aun en la construcción dramática de la pieza. Me refiero al hecho de que, en
correspondencia con otros textos cervantinos y a diferencia del modelo ideado por Lope
para la comedia nueva, el matrimonio no es aquí la solución, sino el problema. Las
nupcias de Catalina con el Gran Turco no implican en modo alguno un final feliz y, tal
como ha apuntado Paul Lewis Smith, «La gran sultana podría leerse como otra sátira
del abuso del matrimonio como meta argumentalv'". En fechas muy próximas a las de
la comedia cervantina, Juan de la Cueva también censuró lo inevitable de las bodas que
daban remate a cualquier embrollo en las comedias:

Cuando hagas comedia ve sugeto
al arte i no ai autor que la recita,
no pueda el interés más qu'el sugeto.

Con el cuydado qu'cs posible evita
que no sea siempre el fin en casamiento
ni muerte si es comedia se permita.

Porque deves tener conocimiento
qu'es la comedia un poema activo,
risueño i hecho para dar contento."

Parece claro que de la Cueva, otro de los damnificados por la invención de la
comedia nueva, escribió estos versos para atizar a Lope a la chita callando. Lo mismo
hizo Cervantes al rematar su Pedro de Urdemalas: «( ••• verán todos / desde principio al
fin toda la traza, / y verán que no acaba en casamiento, / cosa común y vista cien mil
veces»21. y es que uno y otro compartieron no pocos reparos frente al nuevo modelo y
optaron por indagar en otras fórmulas dramáticas. Como ha explicado Jean Canavaggio
en su imprescindible ensayo sobre el teatro cervantino, cuando en las Ocho comedias
Cervantes asumió el esquema concebido por Lope, fue siempre con un sentido crítico y a
partir de una construcción dramática y un lenguaje propios: «L'examcn attentif des
comédies qui composent le recueil de 1615 montre, au contraire, qu'il a moins entrepris
d'assimiler la formule mise au point par Lope de Vega, que d'en éprouver l'efficacité et
d'en cerner les insuffisances-". En el caso de La gran sultana, Cervantes pretendió
sostener su coherencia interna por medio del planteamiento y la resolución de un

considerado que el padre, «cumpliendo perfectamente con sus funciones de super-yo, adara las ambigüedades
y pone de manifiesto lo que la Sultana no puede confesar» (1998, p. 57).

18 Hegyi, 1992, p. 195.
19 Smith, 2004, p. 1159.
;JI Ejemplar poético, p. 106. La dedicatoria de la obra está firmada en febrero de 1606.
21 Pedro de Urdemalas, pp. 880-881.
22. Canavagg¡o, 1977, p. 448.



172 LUIS G6MEZ CANSECO Criticón, 109, 2010

conflicto moral que, al tiempo, le permitía modificar los códigos del género. Es evidente
que el texto comienza con una situación trágica -la de una cristiana abocada al
casamiento con un infiel- y, no obstante, se cierra con gestos de comedia, que
probablemente trataban de alterar las expectativas de un público acostumbrado a una
estructura genérica repetida y cerrada. Cervantes añadió a ello una trama no resuelta
por completo, muy similar a las que daban cabo a Rinconete y Cortadillo o a la vida
aún no acabada de Ginés de Pasamonte.

No ha de olvidarse tampoco que el contexto en el que se plantea este caso de
conciencia es el del cautiverio. Por mucho que la intensidad del sufrimiento esté más
atenuada que en El trato o Los baños de Argel, la causa del problema sigue estando en
la privación de libertad y en la resistencia a renegar de la propia fe, aun cuando todo
invite a hacerlo". A esa voluntad apuntan las primeras palabras de Catalina, que pone
ya la mira de sus actos en la salvación eterna: «Con todo, confío en Dios, I que su
poderosa mano / ha de librar a los dos / deste temor, que no es vano [...]. / No triunfará
el inhumano / del alma; del cuerpo, sí, / caduco, frágil y vano» (1, vv. 272-275 y 281­
283)24. Es esa firmeza en su fe cristiana la que la predispone al martirio cuando se
enfrente a una situación inesperada, como es la del repentino enamoramiento del sultán.
El monarca otomano, conmocionado por la belleza de la joven, no sólo le ofrece
matrimonio, sino que irá aceptando una tras otra las condiciones que Catalina opone a
sus deseos, por inaceptables que puedan parecer: nada menos que las de mantener su
nombre, vestir a la española, tratar con los cautivos y, sobre todo, la de seguir siendo
cristiana". Contra cualquier buen sentido, el Gran Turco todo lo concede, poniendo así
a la joven en el brete moral de consentir en el desposorio u optar por el suicidio.

La tensión con que Catalina recibe las mercedes del rey Amurates tiene su reflejo en
las dos oraciones que eleva primero a Dios, implorando su socorro para escapar de «esta
infernal serpiente», y luego a la Virgen, solicitando guía para los peligros que acechan su
existencia. La primera de ellas se materializa en el soneto que cierra la primera jornada,
mientras que la segunda se plasma, bien mediada la jornada 11, en unas liras que remiten
a la oda A nuestra Señora de fray Luis de León". Ambas oraciones son reflejo de un

Z3La apostasía fue una opciqn tan frecuente entre los cautivos que Jerónimo Gracián de la Madre de Dios
afirmaba como «cosa muy averiguada que de los muchos que cada años van cautivos, más de la mitad, y aún
las tres partes, reniegan de la fe» (Tratado de la redención de cautivos, p. 43).

:M Cervantes quiso destacar ante los espectadores la firmeza de Catalina, detallando por boca de Mamí
primero y luego de Madrigal su resistencia a cambiar de religión con una actitud heroica, que, en el fondo, no
está lejos de la que el niño Francisco exhibe en El trato de Argel. Cfr. Cervantes, La gran sultana 1, vv. 394­
400 YIII, vv. 2292-2314 y El trato de Argel, pp. 330-331.

25Esta última concesión se produce en la jornada 11: «SULTANA.- He de ser cristiana. TURCO.- Sélo; I
que a tu cuerpo, por agora, I es el que mi alma adora I como si fuese su cielo.! ¿Tengo yo a cargo tu alma I o
soy Dios para inclinalla, I o, ya de hecho, llevalla / donde alcance eterna palma: I Vive tú a tu parecer, I como
no vivas sin mí.. (11, vv. 1238-1247). A mi juicio, tales condiciones son secundarias para la aceptación del
matrimonio. en contra de lo que apunta Canavaggio: " ... si, finalemenr, elle accepte d'épouser Amurat, c'est
dans la mesure oú celui-ci se plie aux conditions qu'elle tui a imposées» (1977, p. 64). Téngase en cuenta que,
una vez que la decisión ha sido tomada, dichas peticiones sólo actúan como atenuantes de una acción que se
sabe contraria a los preceptos del catolicismo.

26 Véase La gran sultana, 1, vv. 812-825 y 11, vv. 1722-1737. Las dos oraciones siguen muy de cerca la que
Aurelio eleva también a Dios y a la Virgen en la jornada I de El trato de Argel: "Padre del cielo, en cuya fuerte
diestra ., .» (pp. 1035-1036). Por otro lado, cabe recordar la importancia que fray Luis de León tuvo en los



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 173

sufrimiento que, como ha subrayado Christopher B. Weimer, tiene una honda raigambre
religiosa: «There can certainly be no doubt that much of Catalina's inner torment is a
moral and theological one; as a believing and practicing Catholic, the horror with which
she greets the prospect of marriage to an unbaptized infidel is certainly consonant with
Church doctrine»27.

El recorrido moral que Catalina sigue a lo largo de la comedia encuentra dos
encrucijadas determinantes en los debates que mantiene con Rustán y con su padre. El
primero de ellos tiene lugar entre las dos oraciones, cuando la joven confiesa ante el
eunuco su disposición a morir antes que entregarse a un infiel. Éste finge rendirse a la
fuerza de la fe que exhibe la joven, aunque, en realidad, aprovecha la circunstancia
retórica para introducir un eximente:

Contra intento que es tan justo
no tengo qué te decir;

pero mira que una fuerza
tal puede mucho, señora;
y mira bien que a ser mora
no te induce ni te fuerza. (11, vv. 1104-1109)

La española pregunta sorprendida si «¿No es grandísimo pecado I el juntarme a un
infiel?» III, vv. 1110-111), y el eunuco responde -Con un fino conocimiento de los
entresijos dialécticosé-« que la esencia de la acción moral está en la voluntad y en la
intención. Catalina, por su parte, rechaza las artimañas teológicas del eunuco y se
afirma en su rigorismo con un tajante «Eso es andar por estremos» (I1, v. 1120); pero
Rustán insiste en sutilizar y se vale del silogismo como modo de argumentación. Para
ello asienta como certeza que la cautiva actúa forzada y viene a deducir una segunda
afirmación indiscutible: «Desta verdad se recibe /la que no habrá quien la tuerza: I que
peca el que hace la fuerza, I pero no quien la recibe» (I1, vv. 1126-1129). Frente a tanto
despliegue lógico, una inasequible Catalina mantiene su firme propósito de entregarse al
martirio voluntariamente: «Mártir seré si consiento I antes morir que pecar» (I1, vv.
1126-1131). Pero el escolástico Rustán tira una vez más de su manual de confesores
para explicar que e! martirio no es, en absoluto, un acto voluntario y que sólo puede
llegarse a él como don particular de Dios:

Muchos santos desearon
ser mártires, y pusieron
los medios que convinieron

cancioneros poéticos de la Compañía de Jesús, uno de los sostenes del probabilismo, durante el siglo XVII. Al
respecto) véase Rodríguez Moñino, 1969, p. 133.

TJ Weimer, 2000, p. 53. Se añade a ello la concupiscencia del sultán, que aparece en la obra como causa
primera de sus repentinos amores, según confesión del interesado: «a tu cuerpo, por agora, I es el que mi alma
adora Jcomo si fuese su cielo) (11, vv. 1239-1241). Recuérdese que santo Tomás de Aquino censuraba como
adulterio el deseo excesivo de la propia mujer: «Et quia ille qui est ardentior amaror uxoris, facit contra
bonum matrimonii, inhoneste co utens, licet fidem non violet; ideo aliqualiter potes! adulter nominari»
(Summa Theologiae, U-U, q. 154, a. 8).

28 Es necesario tener en cuenta, para el recto entendimiento del episodio, que ese conocimiento se ajusta al
decoro de un personaje que sabemos instruido y que confiesa sin ambages su «proceder cristiano» (1, v. 285).



174 LUIS GÓMEZ CAN5ECO

para serlo, y no bastaron:
que al ser mártir se requiere

virtud sobresingular,
y es merced particular
que Dios hace a quien Él quiere. (11, vv. 1142-1148)

Criticón, 109, 2010

Los argumentos del eunuco cristiano dan al final sus frutos, y Catalina asume con
resignación lo ineludible de su destino: «Haré lo que fuere en mí, / y en silencio, en mis
recelos, I daré voces a los cielos» (1I, vv. 1154-1156). Parece evidente que la joven
cautiva termina por ceder al matrimonio con el infiel, aunque lo haga obligada por su
condición de esclava y ante los avisos temerosos de Rusrán". Será el mismo eunuco
quien, poco después, advierta al gran cadí de la nueva: «Con una hermosa cautiva I se
ha casado el Gran Señor» (I1, vv. 1666-1667). La noticia pudiera parecer superflua, pero
es ésta la única vez que se confirman ante el público unos desposorios que nunca llegan
a celebrarse sobre las tablas. Es algo que conviene subrayar, pues Cervantes, que ya
había representado una boda berberisca en Los baños de Argel", decidió aquí prescindir
de un muy vistoso festejo nupcial, sin duda para reforzar la dimensión trágica que para
Catalina tenía ese matrimonio.

Poco después de que la joven dirija sus plegarias a la Virgen -y quizás cuando ella
misma acaba de perder la virginidad-, tiene lugar el debate con su padre, que aparece
simbólicamente «vestido de negro» y esgrimiendo desde el primer verso un verbo tan
propio de la escolástica como el de argüir:

Hija, por más que me arguyas,
no puedo darme a entender
sino que has venido a ser
lo que eres por culpas tuyas;

quiero decir, por tu gusto;
que, a tenerle más cristiano,
no gozara este tirano
de gusto que es tan injusto. (JII, vv. 1969-1976)

En efecto, ningún indicio exterior revela tortura en Catalina. No hay, como
comprueba el padre, «señales de cordeles», ni «ataduras», ni «lazos»; de lo que concluye
por vía directa: «De tu propia voluntad I te has rendido" (1lI, vv. 1981-1982). Pero la
joven reacciona negando que haya consentimiento y enumerando las muchas veces que
ha despreciado a un Turco que describe como «ministro de mi tormento» (111, v. 1988).

19 Así se deduce de la conversación que se produce entre ambos: «RUSTÁN.- Humilla tus pensamienros.v
porque muy airado veo Jal Gran Señor. No fabriques J tu tristeza en su pesar, 1ya quien ya puedes mandar, 1
no será bien que supliques. J SULTANA.-Dio el temor con mi buen celo! en tierra. ¡Oh, pequeña edad, Jcon
cuánta facilidad J te rinde cualquier recelo! 1 Gran Señor, veisme aquí; postro 1 las rodillas ante ti.! Tu esclava
SOY" (11, vv. 1296-1308).

soLa escena se describe con detalle en la didascalia de Los baños: «Aquí ha de salir la boda desta manera:
Halima con un velo delante del rostro, en lugar de Zahara; llévanla en unas andas en hombros, con música y
hachas encendidas, guitarras y voces y grande regocijo, cantando los cantares que yo daré» (Los baños de
Argel, p. 338).



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 175

En realidad, fue precisamente esa firmeza en los amores del infiel la que terminó por
conducirla hacia un laberinto sin salida:

Con mi celo le encendía,
con mi desdén le llama ba,
con mi altivez le acercaba
a mí, cuando más huía.

Finalmente, por quedarme
con el nombre de cristiana,
antes que por ser sultana,
medrosa vine a entregarme. (1II, vv. 2001-2008)

El padre, no obstante, contradice todos y cada uno de los argumentos, para
recordarle el engaño en que vive y hacerle saber «que, por lo menos, estás, I hija, en
pecado mortal» (I1I, 2011-2012). La situación resultaba espantosa para quien, como
Catalina, se encontraba recluida en un serrallo e impedida para acudir al sacramento de
la confesión, ya que, en caso de muerte y como explicaba Alonso de Villegas, el pecado
mortal implicaba una irremediable condena al infierno: «Aunque Dios perdona millares
de pecados en tanto que uno vive, mas, después de muerto, uno sólo no perdona, pues el
que muere en pecado mortal sin remedio se condenav", El rigor teológico conduce a la
muchacha hacia una disyuntiva en la que debe elegir entre dos pecados mortales: «¿Será
justo que me mate, I ya que no quieren matarme? I ¿Tengo de morir a fuerza I de mí
misma, si no quiere I el que viva me requiere I matarme por gusto o fuerza>. (111, vv.
2019-2024). La respuesta a esa pregunta aparece en boca del propio padre, que ahora
viene a desdecirse de lo dicho:

Es la desesperación
pecado tan malo y feo,
que runguno, según creo,
le hace comparación.

El matarse es cobardía
y es poner tasa a la mano
liberal del Soberano
Bien que nos sustenta y cría. (lIT, vv. 2025-2032)32

El aserto se ejemplifica con una fineza sobre Judas, del que se asegura que «más pecó
en ahorcarse l ... que en vender a Cristo» (III, vv. 2035-2036)33. En esas condiciones, la
solución que acuerdan padre e hija es la de hacer de ese matrimonio un camino de
perfección en el que purgar los pecados, aceptando al tiempo los designios divinos:

31Villegas, Fructus sanctorum, f. 324v.
32 En efecto, santo Tomás de Aquino condenó explícitamente el suicidio, argumentando que la vida era

don divino: ..Eeipsum occidcre est omnino illicitum [... ]. Vira est quoddam donum divinitus homini
attributum, et eius poresrati subiectum qui occidit et vivere facir. Et ideo qui seipsum vira privar in Deum
peccar» (Surnma Theologiae, U-II, q. 64, a. 5).

33 Lo mismo repitió Cervantes en El rufián dichoso: «En dos pecados se ha visto, I que Judas quiso
csrremarse, I y fue el mayor ahorcarse I que el haber vendido a Cristo» (pp. 432-433).



176 LUIS GÓMEZ CANSECO

Esperar y no temer
es lo que he de aconsejar,
pues no se puede abreviar
de Dios el sumo poder.

En su confianza atino,
y no en mal discurso pinto
deste ciego la berinto
a la salida el camino.

Pero si fuera por muerte,
no la huyas, está firme. (I1I, vv, 2049-2058)

Criticón, 109,2010

Este clímax de tensión dramática se transforma de improviso, cuando, tras convenir
en su unión conyugal.", Catalina anuncia: -«Y voyrne, porque esta tarde / tengo mucho
en que entender, I que el Gran Señor quiere hacer I de mis donaires alarde» (111, vv.
2065-2068). En efecto, el Turco ha organizado un sarao en honor de su esposa y
sorprendentemente el padre, que hasta hace un momento insistía en afearle la conducta,
responde ahora recomendándole que se comporte ante el monarca con decencia y buena
enanza:

Guardarás de honestidad
el decoro en tus placeres,
y haz aquello que supieres
alegre y con brevedad;

da indicios de bien criada
y bien nacida. (III,vv. 2073-2078)

El repentino cambio de tono pudiera parecer fruto de la arbitrariedad en un
Cervantes incapaz de armar razonablemente una comedia; sin embargo, creo que tiene
una explicación plausible en la teología contemporánea". Recapitulemos por un
momento. Catalina se ha mostrado desde el principio dispuesta al martirio para evitar
un matrimonio que contravenía las normas de la Iglesia. Si se aviene a aceptarlo, es sólo
obligada por su condición de cautiva y sin que en ningún momento exista el vínculo del
que hablaba el padre Tomás Sánchez en su Disputationum de sancto matrimonii
sacramento. Un gesto inequívoco que avala esa ausencia de consentimiento tiene lugar
cuando, tras la celebración del sarao, Amurates decide liberar a los músicos cristianos y
la joven se considera equivocadamente incluida en la manumisión". Es decir, que

J4 Ha de entenderse que el consentimiento del padre -aun tácito- es imprescindible para la
materialización del matrimonio, de acuerdo con los principios que regían la sociedad española del Siglo de
Oro. Véase Candau, 2009, pp. 4-7.

:l5 Entre otros, Joaquín Casalduero llamó la atención sobre este brusco giro, intentando justificarlo como
consecuencia de la religiosidad conrrarreformista: «El tema religioso, que empezaba en la primera jornada,
recogiéndose en el soneto, y pasaba a la segunda para ir a dar a la oración a la Virgen, termina ahora con esta
nota social, con esta actitud de salón; porque quizás hoy ni en la Iglesia se tenga una experiencia religiosa,
pero en el Barroco, la conducta siempre y en cualquier parte es una expresión religiosa" (1974, p. 141).

J6 «TURCO.- Catalina, ¿estás en ti? I SULTANA.- No, señor, yo lo confieso: I que con la grande alegría I
de la suma cortesía I que has con nosotros usado, I tengo el sentido turbado. I TURCO.- Levanta, señora mía,
I que a ti no te comprehende Ila merced que quise hacer, I y, si la queréis saber, I a los esclavos se estiende, I y
no a ti, que eres señora I de mi alma» (I1I,vv . 2422-2434).



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 177

cuando la obra se está acercando a su fin, cuando ya ha consumado su unión y está a
punto de anunciar su embarazo, Catalina sigue aspirando a una libertad imposible.

Para la joven cautiva todo este trance se plantea como un caso de conciencia, ante el
que debe tomar decisiones que determinarán su salvación eterna. A la hora de trazar
esta intriga, Cervantes se atuvo al casuismo, la invención moral que dominó la teología
moral española hasta bien entrado el siglo XVII y que, por medio del sacramento de la
confesión, condicionó la vida diaria de las gentes de la época" La intención que guió a
los casuistas fue la de calibrar las consecuencias morales de la acción individual al
contrastarlas con unas circunstancias en que enumeraba Garci López de Alvarado en
1552: «cuál, cuándo, por qué, en qué lugar, en qué tiempo, con qué instrumentos,
cuántas veces, pocas más o menos, por cuál se entiende la cualidad de la persona, por
quién o contra quién pecamos y en qué, por cuánto, la cantidad del pecado o daño que
se hace, si fuere poco o mucho, notable o no notablev". No hacía falta ser un doctor
subtilis, ni un lince en las summulae para entender las inercias que generó la nueva
teología, y a Cervantes, aficionado a leer hasta los papeles rotos de las calles,
difícilmente le pudo pasar desapercibido todo aquel trajín moral y religioso. Para
penetrar los modos y el lenguaje del casuismo estaban los catecismos, los muchos
manuales de confesores y el sacramento mismo, que condicionó la vida de los españoles
de la época. Incluso llegó a crearse toda una retórica moral y un vocabulario que
terminaría pasando de los tratados religiosos y los confesionarios a la literatura y, en
especial, al teatro contcmporáneo", donde la disyuntiva ética planteada como caso de
conciencia se convirtió en un excelente punto de partida para la construcción de intrigas
y personajcs'".

Si el planteamiento de la trama procede del casuismo, la solución final y la red de
argumentos que la sostienen se asientan sobre el probabilismo, su más notable
derivación teológica. Cuando la Iglesia comenzó a trasladar su punto de mira desde la
norma hacia el acto individual, las circunstancias particulares resultaron determinantes a

37 Para una historia del casuismo moral y de su impacto social, véanse Caro Baroja, 1978, pp. 517-550;
Palacios, 1987, II, pp. 174-183; Belda Plans, 2000, pp. 771-778; o Teófanes Egida, 2009, pp. 93-113. Aunque
resulte poco relevante, cabe recordar que, a la hora de justificar el conocimiento del casuismo por parte de
Cervantes, Hilaire Kallendorf ha acudido a su probable -aunque rápido- paso por el Colegio de San
Herrnencgildo, que la Compañía de Jesús regentaba en Sevilla, alegando incluso la mención de un estudiante
llamado Miguel entre los actores que representaron el Dialogus [eriis solemnibus Corporis Christi de Pedro
Pablo de Acevedo en 1564 (Kallendorf, 2007, p. 25). Sobre la historicidad de los datos invocados por
Kallcndorf, véase Menéndez Peláez, 2004-2005, p. 434.

;JI Breve compendio de confessión, p. 3.
Ji Miguel Álvarez (1982, p. 238) e Hilaire Kallendrof han enumerado el vocabulario del casuismo en el

teatro, destacando términos como «caso, acaso, obligación, empeño, necesidad, fines, medios, intento,
acomodarse, ocasión, razón de estado» y preguntas de carácter retórico como «¿Qué he de hacer?»
(Kallendrof, 2007, pp. 62 Y64) .

.(J Así lo explica Henry Sullivan: «We may discern the presence of probabilism in the comedia in two main
ways: in the mere choice of bizarre and unusual situations that give rise to problematic and doubrful cases of
consciencc (often referred to as casosor ejemplos), and secondly in the casuistical phrasing of certain passages,
frequently when a character attempts to analyze his options in a soliloquy. These problematic situations
obviously lent themselves to gripping and suspenseful trearment as drama and arguably reached their height in
the hairsplitting and intangible subtleties of Calderón's rreatments, especially those cases which appear to
justify uxoricide» (1976, p. 44).



178 LUIS GÓMEZ CANSECO Criticón, 109,2010

la hora de definir la naturaleza del pecado como mortal o venial. Fue entonces cuando
surgió el probabilismo, que tUYO su más señalado monumento en la Expositio in
Primam Secundae Angelici Doctoris de fray Bartolomé Medina, impresa en 1577. Las
tesis probabilistas golpearon en el centro mismo del pensamiento moral y religioso de la
Contrarreforma, alterando nada menos que la esencia del pecado. Para cuando
Cervantes compuso su comedia, las doctrinas probabilistas habían desbordado los
límites de los debates escolásticos para pasar, con curiosidad y escándalo, a las
conversaciones mundanas",

Las relaciones de La gran sultana con el probabilismo comienzan en el punto y hora
en que Catalina le pide al Gran Turco un plazo de tres días "para pensar [...] / en no sé
qué dudas mías, / que escrupulosa me han hecho» (1, vv. 789-792). Fray Bartolorné de
Medina había clasificado la conciencia en recta, errónea, dudosa y escrupulosa,
explicando ésta última como «la que sigue la opinión de una parte, pero con temor y
congoja que angustia el alma», al tiempo que definía el escrúpulo como el «temor y
sospecha que atormenta el alma sobre si algo es lícito o ilíciro»:", Con esas premisas, el
teólogo se pregunta «si es lícito actuar contra el escrúpulo», y responde que, si el
escrúpulo se origina «de causas justas y en gran manera urgentes, las cuales hacen la
opinión contraria completamente improbable», no se debe actuar contra é143

• No
obstante, el propio Medina aseguraba que era permisible seguir una opinión probable
mantenida por sabios, incluso en contra del propio criterio. Y es ahí donde reside el
núcleo del probabilismo, pues cuando fray Bartolomé se detiene a resolver lo que
denomina «la gran cuestión» -la de «si estamos obligados a seguir la opinión más
probable, dejando aparte la probable, o si basta seguir la opinión probables-e- el
dictamen resulta, cuando menos, problemático:

... yo considero que, si hay una opinión probable, es lícito seguirla, aunque la contraria sea
más probable, pues la opinión probable, en el ámbito de lo especulativo, es aquella que
podemos seguir sin peligro de equivocación y engaño; luego la opinión probable, en la acción
práctica, es aquella que podemos seguir sin peligro de pecar. En segundo lugar, la opinión
probable es llamada "probable", porque podemos seguirla sin reprehensión ni censura; luego
implica contradicción que sea probable y no podamos lícitamente seguirla [... ]. En tercer
lugar, la opinión probable es conforme a la recta razón y dictamen de las personas prudentes y
sabias; luego seguirla no es pecado."

4-lSobre la fecha de composición de La gran sultana, véase Gómez Canseco, 2010, pp. 25~29.

'º «Conscienria quadruplcx est, recta, CHanca, dubia et scrupulosa [... ]. Conscientia scrupulosa est, quae
alteri parti adhaeret, sed cum fonnidine er anxicrate, quae animun rorquet [... ]. Scrupulus itaque esr formido,
et suspicio, quae animum cruciar, an aliqua res licita sit, an illicita- (Medina, Expositio [q. 19, a. 6], pp. 301 Y
309).

43 «Est ultimum dubium; utrum sir licitum agere contra scrupulum? [... ] Haec formido ex triplici capite
oriri solet: primo, ex causis iusris, et maxime urgentibus. quae faciunr alteram opinionem omnino
improbabilem, ut dum quis babens plura beneficia, scrupulo pungitur, utrum sir licitum [... ]. Si loquamur de
scrupulo primi generis, non est agendum contra scrupulum» (Medina, Expoeitío [q. 19, a. 6], pp. 309-310).

44 «Urrum teneamur sequi opinionem probabiliorem, relicra probabili: an satis sir sequi opinioncm
probabilcm? [... ] mihi videtur, quod si est opinio probabilis, licitum est eam sequi, licet opposita probabilior
sir: nam opinio probabilis in speculativis ea est, quam possumus sequi sine periculo erroris, et deceptionis:
ergo opinio probabilis in practicis ea est, quam possumus sequi sine periculo peccandi. Secundo, opinio
probabilis, ex eo dicitur probabais, quod possumus eam sequi sine reprehensione, er vituperatione: ergo



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 179

En lo que corresponde a La gran sultana, ha de entenderse que, si Catalina traiciona
sus escrúpulos iniciales, lo hace para seguir las opiniones más doctas y juiciosas de
Rustán, aun cuando 10 que éste le proponga no sea una salida en firme ni
completamente conforme con el rigor de la doctrina. Y lo cierto es que la solución no
puede ser tan clara, cuando, al fin y-al cabo, Catalina debe de elegir entre dos pecados
mortales: el cohabitar con un infiel y el de suicidarse. El resquicio de escape para tanto
embrollo lo ofrecía el propio Medina al afirmar que, «cuando ambas partes resultan
dudosas y no se puede abandonar la duda, se ha de seguir la más segura; pero si ninguna
de las dos fuera segura, se ha de seguir la menos peligrosa»; para añadir de inmediato:
« ••• se ha de observar que, si en ambas opciones existe peligro de pecado mortal y en
una el pecado excede a la otra, aunque no en gran medida, seguir la opción más
peligrosa es solamente pecado venial-". Recuérdese ahora cómo el padre de Catalina
calificaba la desesperación como «pecado tan malo y feo, I que ninguno, según creo, ¡le
hace comparación» (IIl, vv. 2025-2028), dando a entender, pues, que al desistir del
suicidio como pecado mayor, la unión con el Gran Turco terminaría convirtiéndose en
pecado venial.

A eso se añade otro elemento que tanto fray Bartolomé de Medina como Cervantes
tuvieron muy en cuenta. Me refiero a la intención, en tanto que una disposición de la
voluntad que justifica y determina los actos aun antes de que se realicen y a la que el
escritor quiso dar un destacadísimo papel en su comedia. Es primero Mamí quien
censura a Rustan, porque su «intención es dañada» e insiste en que, en sus malas
acciones, «tuvo parte la intención» (1, vv. 215 y 235). La misma sultana, al conocer los
peligros que le acechan, declara que ni dádivas ni tentaciones «podrán, Dios mío, I como
yo de vos confío, I mudar mi buena intención» (1, vv. 308-310). Incluso una vez
asumido su destino, se dirige a la Virgen para ofrecer de nuevo lo recto de su intención:
«La voluntad, que es mía I y la puedo guardar, ésa os ofrezco, I santísima María» (II, vv.
1722-1737). Pero es Rustán quien apunta a la diana moral del asunto, cuando sentencia:

... no está el pecado en el hecho,
si en la voluntad no está.

Condénanos la intención
o nos salva en cuanto hacemos. (11, vv. 1116-1119)

No otra cosa se lee en las páginas del teólogo Medina, que confirma el aserto punto
por punto: «La bondad de la voluntad depende de la intención del fin, cuando la
intención del fin antecede a la elección y es la causa de éste, pues la bondad de la
voluntad depende de la bondad del objeto y del deseo» 46. De esa manera, una vez

implicar contradictionem, quod sit probabilis er quod non possimus eam licite sequi [... ]. Tertio, opinio
l probabilis est conformis rectae rationi et exisrimationi virorum prudenrum et sapientum: ergo ea sequi non est

peccarum» (Medina, Expositio [q. 19, a. 6], pp. 308-309).
45 «Quando ex utraque parte dubium esr, et non potest deponi dubium, sequenda est tutior pars: quod si

neutra tuta fuerit, sequenda est minus perieulosa [... j. Quinto notandum est, quod si in utraque parte est
periculum peceati mortalis, et unum peccatum excedit alterum, sed non valde, sequi partem magis
periculosam, est tantum peccatum veniale» (Medina, Expositio [q. 19, a. 6], p. 305).

46 "Bonitas voluntatis dependet ex intentione finis, quando intentio finis praecedit elecrione, et est causa
illius: nam bonitas voluntatis depender ex bonitate obiecti, et voliti» (Medina, Expositio [q. 19, a. 7], p. 310).



180 LUIS G6MEZ CANSECO Cnticón, 109,2010

tomada la decisión probable con la guía de la buena intención, la conciencia queda
liberada y el pecado atenuado. La conclusión moral a la que llega Caralina se alimenta
de las sutilezas de un probabilismo que, dentro de la comedia, tiene su principal
representante en Rustán. Inicialmente, la joven se atiene al rigor de la norma, aunque los
silogismos del eunuco -la persona prudente y sabia de la que hablaba Medina­
terminarán por llevarla a actuar en contra de su propia conciencia. Más tarde será el
padre quien enarbole la bandera del rigorismo, pero no por mucho tiempo, pues,
cuando se enfrenta a la quaestio definitiva de «¿Será justo que me mate, / ya que no
quieren rnatarme?» (I1I, vv. 2019-2020), se atendrá a las razones del probabilismo.
Como los confesores al uso, el eunuco Rustán y el padre de la cautiva concluyen que el
mal se ha de aceptar cuando se presenta como opción ante otro mal mayor.

A la postre, resulta que el mismo pecado que ha tenido en vilo a la protagonista
desde el principio de la comedia le va a servir de purgatorio en vida. Es ahora cuando
cobran su verdadero sentido los versos de la jornada 1Il, en los que Catalina se
presentaba ante su padre como mártir y anunciaba su esperanza de alcanzar la salvación
eterna:

Mártir soy en el deseo
y, aunque por agora duerma

la carne frágil y enferma
en este maldito empleo,

espero en la luz que guía
al cielo al más pecador,
que ha de dar su resplandor

en mi tiniebla algún día;

y desra cautividad,
adonde reino ofendida,
me llevará arrepentida

a la eterna libertad. (III, vv. 2037-2048)"

De este modo, el comportamiento de Catalina no sería una suma repentina y
arbitraria de sinrazones ni el canto a la tolerancia entre religiones que se ha pretendido
en las lecturas más recientes, sino que estaría justificado por los debates morales y
siempre de acuerdo con los principios del probabilismo. Una vez que se ha dado por
bueno un matrimonio que, al principio de la obra, parecía inaceptable, acaba la tragedia
interior y se despejan los senderos de la comedia. El repentino sesgo en la conversación
con su padre sería el fruto inmediato del sosiego moral que acaba de lograr y se

47 Resulta llamativa la lectura que Agapita Jurado Santos ha hecho de estos versos, asegurando que la
cautiva está enamorada del sultán: ..El primer verso se puede interpretar de dos maneras: "desearía ser mártir"
o en "mi martirio es el deseo", por 10 que la "carne enferma" indicaría la enfermedad de amor. Catalina no lo
dice explícitamente, pero a partir de aquí las referencias al campo semántico del pecado desaparecen, junto al
padre, de la comedia, dando lugar a una fiesta que poco corrobora la afirmación de Casalduero de que "en
general, la creación teatral de Cervantes es producto de las ideas contrarrcforrnistas". El crítico afirma que el
tema es "vivir cristianamente en el mundo" , aunque sin duda se trata de un cristianismo muy personal; la
Sultana ha realizado un matrimonio doblemente heterodoxo, sin el permiso del padre y eludiendo el problema
de la limpieza de sangre; se justifica diciendo que así podrá mantener su nombre y el vestido cristiano; signos
exteriores que Cervantes ha criticado en otras ocasiones» {jurado Santos, 1998, p. 58).



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 181

correspondería con el comportamiento que Catalina mantiene durante el resto de la
obra. Sus últimas palabras sobre el escenario avalan ese cambio y nos muestran a una
cautiva dispuesta a obtener un beneficio moral y material de su confinamiento en el
serrallo: «yo me llevo ¡la palma destos enojos» (I1I, vv, 2891-2892).

La peculiaridad de Catalina como personaje y la intensidad dramática de su historia
r; residen, en buena medida, en su condición de mujer y en su muy temprano cautiverio".

Se trata casi de una niña, que ha de enfrentarse sin ayuda a un grave dilema moral, en
un entorno hostil y con su vida puesta en manos ajenas. Aunque la decisión final no se
ajuste al rigor de la ley, quedaría justificada ante el público español del Siglo de Oro por
la eximente de la cautividad. Catalina no es libre para elegir ni ante Dios ni ante los
hombres y, mientras se encuentre en esas circunstancias, ha de buscar su lugar en un
mundo en el que está atrapada. Por ello acepta lo inexcusable y asume las riendas de su
propia cautividad, para conseguir que, al menos, le dejen mantener la fe y el nombre,
aun a costa de ser madre de un híbrido «otomano español» (I1, v. 1217).

La razón última del conflicto que se plantea en La gran sultana tiene su raíz en lo
más hondo del pensamiento conrrarreformista, donde latía una tensión difícilmente
soluble entre los discernimientos del plan divino y los impulsos del libre albedrío. Dios
en su Providencia había trazado un orden de las cosas que resultaba incomprensible al
ser humano. Así lo sentenció san Pablo en la epístola a los romanos 11, 33: «[Oh
abismo de la riqueza, de la sabiduría y de la ciencia de Dios! ¡Cuán insondables son sus
designios e inescrutables sus caminos!», Sin embargo, esas disposiciones divinas
obligaban al hombre a tomar decisiones tan graves que de ellas dependía la salvación
eterna. No en vano Erasmo había definido el libre albedrío como «un poder de la
voluntad humana por medio del cual el hombre puede consagrarse a las cosas que
conducen a la salvación eterna o puede apartarse de ellas»49. Las consecuencias que los
juicios y los actos humanos podían tener resultaban terribles, pues al fondo latía la
amenaza de unas penas del infierno tan evanescentes para nosotros como reales para
Cervantes y sus contemporáneos. No se piense, sin embargo, que la Providencia divina
era tenida por enemiga de la libertad humana. Muy al contrario, teólogos y creyentes de
a pie entendieron sin margen de error que el plan de Dios, por muy doloroso que fuera
para el cristiano, no estaba urdido contra él, sino que tan sólo lo ponía a prueba". Es lo

43 En la jornada 1, es la misma Catalina quien da cuenta de ello: "En mi tierna edad perdí, I Dios mío, la
libertad, I que aun apenas conocí» (1, vv, 311-313); más adelante será Madrigal el que detalle cómo fue

lo capturada a los seis años (I1I, vv. 2251-2298).
-6 «... vim humanae voluntaris, qua se possit horno applicarc ad ea quae perduetunt ad aetemam salutem,

aur ab iisdem avertere .. (Erasmo de Rotterdam, De libero arbitrio, cok 1220-1221).
j) Entiendo que Jesús Gonzálcz Maestro, obviando las creencias de la época, hace -a mi entender- una

lectura demasiado moderna del pensamiento religioso de Cervantes, cuando afirma respecto a El trato de
Argel: «En la jornada segunda de la obra, Aurelio invoca a un dios contrarreformista, representante de una
realidad moral trascendente al sujeto, y capaz de anular toda voluntad y toda tentativa de libertad en las
formas de conducta del personaje: "Padre del cielo, en cuya fuerte diestra ¡ está el gobierno de la tierra y cielo,
¡ cuyo poder acá y allá se muestra I con amoroso, justo y sancto celo... !"» (2000, pp. 319-320). Incluso el
padre de la familia puesta en venta como cautivos en la jornada 11 de la misma obra declara inequívocamente:
«tSosegad, señora, el pecho; I que si mi Dios ha ordenado I ponernos en este estado, I Él sabe por qué lo ha
hecho!» (El trato de Argel, p. 1056).



182 LUIS GÓMEZ CANSECO Criticón, 109,2010

que ocurre con nuestra Catalina de Oviedo, cautiva, Cristiana entre turcos y, sin
embargo, sometida a la decisión extrema de elegir entre dos pecados mortales.

La solución la ofreció la propia Iglesia por medio de sutilezas morales que aliviaban
los rigores de esos caminos inescrutables del Señor. Ése y no otro fue el empeño del
probabilismo. Se añadía a ello un ideario íntimamente cervantino que hizo del libre
albedrío un ejercicio de libertad y dignidad individual frente a la fuerza casi irresistible
del cautiverio, de la sociedad o del destino. Como ha explicado Melveena McKendrick,
Cervantes «was intellectually and temperamentally a product of the Renaissance,
qualifying the Aristotelian view that man's first duty was to society with the Erasmian
belief that through virtue and education man could learn to exercise his free will in such
a way as ro determine his own path through the world with the help of Providence» 51.

En esa suma de confianza en la Providencia divina, ejercicio consciente del libre albedrío
e incluso de ardides teológicos se encuentra, a mi juicio, el porqué y la razón de la
compleja trama de una comedia -ésta de La gran sultana- cuyo final feliz consiste tan
sólo en la superación de una difícil prueba que termina por abrir las puertas a la
esperanza en la salvación eterna.

Si algún lector paciente ha llegado hasta este punto, acaso esté tentado de imaginar a
un Cervantes ducho en teologías o atento lector de los latines de Tomás Sánchez o de
fray Bartolorné de Medina: nada tan ajeno a mi propósito. Líbreme Dios de afirmar que
Cervantes ocupara sus ocios con interminables mamotretos escolásticos; pero no me
cabe duda, eso sí, de que la teología estaba en la calle, que los sermones instruían a los
intonsos en sutilezas y que, en el Madrid que María de Zayas describió como «jardín de
los divinos entendimientos»:", los debates en torno al casuismo y al probabilismo
habían saltado de las universidades a las academias y a los corrillos. Años más tarde, esa
presencia se hará evidente en autores como Gracián o como el mismo Calderón de la
Barca, pero ya Cervantes supo atisbar, entre sermones, charlas y cenáculos, las
posibilidades literarias de estas disyuntivas extremas para la conciencia. Estamos,
además, hablando -no se olvide- del Cervantes ya viejo que estampó a] frente de sus
Novelas aquello de «Mi edad no está ya para burlarse con la otra vida, que al cincuenta
y cinco de los años gano por nueve más y por la manov", Es ese Cervantes que se
muestra tan preocupado por la religión en el Persiles, el que en abril de 1609 ingresó en
la Hermandad de los Esclavos del Santísimo Sacramento del Olivar y cuatro años
después tomó hábito en la Venerable Orden Tercera de San Francisco"; el mismo que,
al parecer, acudía a la tertulia que el padre Macedo tutelaba por entonces en el estudio
madrileño de la Compañía de jesús", Fue ése y no otro el escritor que quiso poner una
cuestión moral en el eje de una comedia como La gran sultana y el que, en una de esas
piruetas literarias de que tanto gustó, la resolvió con una artimaña teológica que

51 Mckendrick, 2002, p. 135. Para el problema del libre albedrío en Cervantes, véase, además, Boruchoff,
2004 y 2009.

.2.Desengaño sexto, p. 295.
5\ «Prólogo al lector», en Novelas ejemplares, p. 19.
54Cfr. Ruiz Rodríguez y Delgado Pavón, 2008, pp. 233-237.
55 Cfr. Astrana, VI, pp. 280-281. De la tal academia, en activo hacia 1609, hacía mención en 1663 Pablo

Antonio de Tarsia dentro de su Vida de don Franciscode Quevedo (p. 97).



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 183

transformaba en fiesta a medias lo que desde la jornada 1 venía apuntando casi
inevitablemente a tragedia.

Referencias bibliográficas

ÁLVARE7., Miguel, El probabilismo y el teatro español del siglo XVII, Tesis de doctorado inédita,
New York University, 1982.

ASTRANA MARíN, Luis, Vida ejemplar y heroica de Miguel de Cervantes Saavedra, Madrid,
Instituto Instituto Nacional Reus, 1948-1958,7 vals.

BATAILLON, Marcel, «Cervantes y el matrimonio cristiano», en ID., Varia lección de clásicos
españoles, Madrid, Gredas, 1964, pp. 238-255.

BELDA PLANS, Juan, La escuela de Salamanca y la renovación de la teología del siglo XVI, Madrid,
BAC,2000.

BORUCHOFF, David A., «Free Will, Beauty and the Pursuit of Happiness: Don Quijote and the
Moral Intent of Pastoral Literature», Anuario de Estudios Cervantinos, 1, 2004, pp. 121-135.

--, «Free Will, the Picaresque, and the Exemplarity of Cervantes's Novelas ejemplares»,
Modern Language Notes, 12412, 2009, pp. 372-403.

BURTON, David C., «The Question oí "Disparity of Cult" in La gran sultana», Romance Notes,
2811, 1987, pp. 57-6l.

CANAVAGGIO, Jean, Cervantes dramaturgue. Un théiitre anaítre, Paris, Presses Universitaires de
Francc, 1977.

CANDAU CHACÓN, María Luisa, {{ Entre lo permitido y lo ilícito: la vida afectiva en los Tiempos
Modernos», Tiempos Modernos. Revista electrónica de Historia Moderna, 6/18, 2009, pp. 1­
21. www.tiemposmodernos.org.

CARO BAROJA, Julio, «Probabilidades, laxitudes y corrupciones», en ID., Las formas complejas de
la vida religiosa: Religión, sociedad y carácter en la España de los siglos XVI y XVII, Madrid,
Akal, 1978, pp. 517-550.

CARRODEGUAS, Celestino, La sacramentalidad del matrimonio: doctrina de Tomás Sánchez, S.].,
Madrid, Universidad Pontifica de Comillas, 2003.

CASALDUERO, Joaquín, Sentido y forma del teatro de Cervantes. Madrid, Gredas, 1974.
CERVANTES, Miguel de, Los baños de Argel, en Obra completa, eds. Florencia Sevilla Arroyo y

Antonio Rey Hazas, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos. 1993, III, pp. 239­
355.

--, Don Quijote de la Mancha, dir. Francisco Rico, Barcelona, Galaxia GutenberglCírculo de
Lectores/CECE, 2004, 2 vals.

--, La gran sultana doña Catalina de Oviedo, ed. Luis Gómez Canseco, Madrid, Biblioteca
Nueva, 2010.

--, Novelas ejemplares, ed. Jorge García López, Barcelona, Galaxia GutenberglCírculo de
Lectores/CECE,2005.

--, Ocho comedias y ocho entremeses nuevos nunca representados, en Obra completa, eds.
Florencio Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas, Alcalá de Henares, Centro de Estudios
Cervantinos, 1993,111, pp. 19-1022.

--, Pedro de Urdemalas, en Obra completa, eds. Florencia Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas,
Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1993, III, pp. 773-881.

--, El rufián dichoso, en Obra completa, eds. Florencia Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas,
Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1993, III, pp. 357-463.

--, El trato de Argel, en Obra completa, eds. Florencia Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas,
Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1993, III, pp. 1023-1114.



184 LUIS GÚMEZ CANSECO Criticón, 109,2010

COTARELO VALLEDOR, Armando, El teatro de Cervantes, Madrid, Revista de Archivos,
Bibliotecas y Museos, 1915.

CUEVA, Juan de la, Ejemplar poético, ed. José María Reyes Cano, Sevilla, Alfar, 1986.
DiEZ FERNÁNDEZ, José Ignacio, «Sin discrepar de la verdad un punto. La gran sultana: ¿un canto

a la tolerancia?», Lectura y Signo, 1,2006, pp. 301-322.
EGIDO, Teófanes, «Los casos de conciencia y la conciencia de los casos», en Las Españas que (no)

pudieron ser, ed. Manuel Peña Díaz, Huelva, Universidad de Huelva, 2009, pp. 93-113.
ERASMO DE ROITERDAM, De libero arbitrio diatribe sive collatio, en ID., Opera Omnia, ed. Jean

Le Clere, Leiden, Petrus Vander, 1706, IX, cols. 1215~1248.
GÓMEZ CANSECO, Luis, «Introducción», en Miguel de Cervantes, La gran sultana doña Catalina

de Oviedo, Madrid, Biblioteca Nueva, 2010, pp. 9-168.
GONZÁLEZ, Gregorio, Primera parte del guitón Onafre, en Novela picaresca 1, ed. Rosa Navarro

Durán, Madrid, Biblioteca Castro, Fundación José Antonio de Castro, 2004, pp- 391-544.
GONZÁLEZ MAESTRO, Jesús, La escena imaginaría. Poética del teatro de Miguel de Cervantes,

MadridlFrankfurt am Main, IberoamericanaNervuert, 2000.
GRACJÁN DE LA MADRE DE DIOS, Jerónimo, Tratado de la redención de cautivos, eds. Miguel A.

de Buncs Ibarra y Beatriz Alonso Acero, Sevilla, Renacimiento, 2006.
HEGYI, Ottmar, Cervantes and the Turks: Historical Reality Versus Literary Fiction in «La Gran

Sultana» and «El Amante Liberal», Newark, Juan de la Cuesta, 1992.
JURADO SANTOS, Agapita, «Una lectura junguiana de La gran sultana», en Atti della V Giornata

Cervantina. Venezia, 24-25 novembre 1995, eds. Cados Romero Muñoz, Donatella Pini y
Antonella Cancellier, Padova, Unipress, 1998, pp. 53-72.

KALLENDORF, Hilaire, Conscience on Stage, The Comedia as Casuistry in Early Modern Spain,
Toronto, University Toronto Press, 2007.

LÓPEZ DE ALVARADO, Garci, Breve compendio de confessión, que hizo imprimir... Dividido en
quatro capítulos. A honrra de Dios y utilidad de todo fiel christiano, Venecia, Giovanmaria
Bonelli, 1552.

LÓPEZ ORTIZ, José, Derecho musulmán, Barcelona, Labor, 1932.
LÓPEZ DE ÚBEDA, Francisco, Libro de entretenimiento de la pícara Justina, en La novela picaresca

española, ed. Florencia Sevilla Arroyo, Castalia, Madrid, 2001., pp. 393-559.
MARRAST, Robert, Cervantes dramaturge, Paris, L'Arche, 1957.
McKENDRICK, Melveena, «Writings for the stage», en Cervantes, ed. Anthony ]. Cascardi,

Cambridge, Cambridge University Press, 2002, pp. 131-159.
MEDINA, fray Bartolomé de, Expositio in Primam Secundae Ange/ici Doctoris D. Thomae

Aquinatis, Salamanca, Typis haeredum Mathiae Gastii, 1578.
MENÉNDEZ PELÁEZ, Jesús, «Los jesuitas y el teatro del Siglo de Oro: Repertorio de obras

conservadas y de referencia», Archivum: Revista de la Facultad de Filología, 54-55,
2004-2005, pp. 421-563.

MINSHEU, John, Pleasant and DelightfulJ Dialogues [Diálogos familiares], eds. Miguel Marañón
Ripoll y Lola Montero Reguera, Centro Virtual Cervantes, 2004. cvc.cevantes.es.

O'CONNOR, Thomas Austin, «El matrimonio y la comedia: la conformidad como norma
consubstancial», en Actas Irvine-92: [Actas de XI Congreso de la Asociación Internacional de
Hispanistas}, ed. Juan Villegas, Irvine, Asociación Internacional de HispanistaslUniversity of
California, 1994, I1I, pp. 162-168.

PALACIOS, Bonifacio, «Teología moral y sus aplicaciones entre 1580-1700», en Historia de la
teología española, dir. Melquíades Andrés Martín, Madrid, Fundación Universitaria Española,
1987, II, pp. 174-183.



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 185

I

RILEY, Edward c., «The "Pensamientos escondidos" and "Figuras morales" of Cervantes», en
Homenaje a William L. Ficbter, Estudios sobre el teatro antiguo bispánico y otros ensayos,
eds. A. David Kossoff y José Amor y Vázquez, Madrid, Castalia, 1971, pp. 623-631.

RODRíGUEZ MOÑINO, Antonio, «Tres cancioneros manuscritos (Poesía religiosa de los Siglos de
Oro)», Abaca, 2, 1969, pp. 127-272.

Rurz RODRíGUEZ, José Ignacio, y M." Dolores DELGADO PAVÓN, «Miguel de Cervantes Saavedra,
un laico en la venerable Orden Tercera franciscana en la época de la confesionalización», en
Cervantes y las religiones. Actas del coloquio internacional de la Asociación de Cervantistas
{Universidad Hebrea de Jerusalén, Israel, 19-21 de diciembre de 2005], eds. Ruth Fine y
Santiago López Navia, MadridlFrankfurt am Main, Iberoamericana/Vervuert, 2008, pp. 223­
240.

SÁNCHEZ, Tomás, Disputationum de sancto matrimcníi sacramento. Tomu primus, Génova,
Iosephus Pavoni, 160L

SCHENK, Francis J., Tbe Matrimonial Impediments of Mixed Religion and Disparity of Cult,
Washington, The Catholic Univcrsity of América, 1929.

SMITH, Paul Lewis, «Cervantes como poeta del heroísmo: de la Numancia a La gran sultana», en
Memoria de la palabra. Actas del VI Congreso de la Asociación Internacional Siglo de Oro.
Burgos-La Ricia, 15-19 de julio 2002, eds. María Luisa Lobato y Francisco Domínguez
Matito, MadridlFranHurt am Main, Iberoamericana!Vervuert, 2004, Il, pp. 1155-1164.

SULLIVAN, Henry W., «Moral Probabilism and Casuistry in Spain during the Counrer
Reformation», en ID., Tirso de Molina and Tbe Drama of tbe Counter Reformation,
Amsterdam, Rodopi, 1976, pp. 40-51.

TARSIA, Pablo Antonio de, Vida de don Francisco de Quevedo Villegas, Madrid, Imprenta de
Sancha, 1792.

VILLEGAS, Alonso de, Fructus sanctorum y quinta parte del Flos sanctorum, ed. José Aragüés
Aldaz, Lemir 2, 1988 [parnaseo.uv.cslLemirltextoslFloslIndex1.html].

VIVÓ DE UNDABARRENA, Enrique, «El teatro de Cervantes y su casuística matrimonial», Boletín de
la Facultad de Derecho (UNED), 12, 1997, pp. 183-257.

WEIMER, Christopher B., «Going to Extremes: Barthes, Lacan, and Cervantes' La gran sultana»,
en Gender, ldentíty. and Representatíon in Spain's Colden Age, eds. Anita K. Stoll y Dawn L.
Smith, Lewisburg, Buckncll University Press, 2000.

ZAYAS Y SOTOMAYOR, María de, Desengaño sexto, en ID., Parte segunda del sarao y
entretenimiento honesto. Desengaños amorosos, ed. Alicia Yllera, Madrid, Cátedra, 1983,
pp. 293-336.

*

G6MEZ CANSECO, Luis. «Probabilismo en Cervantes: La gran sultana como caso de
conciencia». En Criticón (Toulouse), 109,2010, pp. 167-186.

Resumen. La extraña trama de La gran sultana doña Catalina de Oviedo de Miguel de Cervantes ha dado
lugar a lecturas contradictorias que unas veces han interpretado el texto como un juguete burlesco y otras
como un canto a la tolerancia religiosa, pero que no acaban de explicar sus incoherencias. Todos esos
desatinos aparentes pueden salvarse a la luz de la teología contemporánea, pues Cervantes planteó la intriga
principal como un caso de conciencia en el que la protagonista había de elegir inevitablemente entre dos
pecados mortales. La solución a tal dilema -que afecta de lleno a cuestiones como el libre albedrío o la
salvación eterna-e- se ajusta a las propuestas morales del probabilismo, que justificaba las acciones en función
de las circunstancias que rodeaban al individuo. Ese trasfondo teológico influyó, además, en la construcción
de personajes como el eunuco Rustán o el padre de Catalina e incluso en la definición genérica de la obra.



186 LUIS GÚMEZ CANSECO Criticón, 109, 2010

Résumé. L'étrange histoire de La gran sultana doña Catalina de Oviedo, par Miguel de Cervantes, a concluir a
des lectures parfois conrradictoires qui ont interprété l'ceuvre comme une piéce burlesque et parfois commc
une défense de la rolérance reiigieuse. Ces inrerprérarions, cependant, ne peuvent pas cendre compre
complétement des incohérences de la piéce. Celles-ci, apparentcs, pcuvent erre résolues a la Iumiere de [a
théoiogie conremporaine, paree que Cervantes a concu l'intrigue principale eornme un cas de conscience daos
Icquel le proragonisre avair achoisir inévitahlement entre deux péchés morrels. La solution ace dilernmc -c-qui
conceme pleinemenr des problemes tels que le libre arbitre et le salut éternel- rcnvcie aux propositions du
probabilisme moral, qui justifie les actions a la lumiére des circonstances entourant I'individu. Cet élément
théologique a aussi une influence sur la construction de personnages, comme l'eunuque Rustan ou le pere de
Catalina, et méme sur la définition générique de l'ceuvre.

Summary. The strange story of La gran sultana doña Catalina de Ooiedo by Miguel de Cervantes has
sometimes led to contradictory readings that have interprered rhe playas a burlesque piece and sometimes as a
praise of religious rolcrance, bur they do not cxplain the comedia's inconsistencies. AH these apparent
nonsenses can beovercome with the help of contemporary theology, because Cervantes designed rhe main plot
as a case of conscience in which the protagonist had to choose inevitably berween two morral sins. The
solution to this dilernma, which affecrs issues such as free will and eremal salvation, is consistent wirh the
proposals of moral probabilism, which jusrified actions in the light of the circumstances surrounding the
individual. Theological influcnces concern also rhe construction of such characters as Rusrán rhe eunuch oc
Caralina's father and affecr even the definirion of the playas a genre.

Palabras clave. Casuismo. CERVANTES, Miguel de. La gran sultana. Libre albedrío. Probabilismo.




