CRITICON, 109, 2010, pp. 167-186.

Probabilismo en Cervantes:
La gran sultana como caso de conciencia

Luis Gomez Canseco
Universidad de Huelva

De entre las comedias cervantinas, acaso sea La gran suftana la que ha tenido una
trayectoria critica mas dispar. Y es cierto que nada estd del todo claro en una obra que,
si comienza en los dominios de lo trigico, deviene casi por las buenas en la comedia que
anunciara Cervantes cuando la dio a la estampa’. La suma de azares y contradicciones
que se entreteje en la trama ha hecho que una parte de sus lectores la hayan interpretado
como una dpera bufa o como un mero entretenimiento a fa turquesca, mientras que para
otros escondia un canto a la tolerancia religiosa, un batiburrillo de complicaciones
sexuales o incluso una propuesta sobre la politica espafiola en el Mediterraneo?. Es
posible pues, que, como queria Robert Marrast, tras la ligereza de su asunto se deje
entrever una cierta gravedad simbélica’, aunque el problema consiste en determinar con
exactitud hacia donde apunta esa trascendencia. A mi juicio, la repuesta estd en la
teologia de la época. Al menos asi ha de entenderse respecto a su trama principal, la de
la joven Catalina de Oviedo y sus desposorios con el Gran Turco de Constantinopla,
que Cervantes urdi6é en torno a una cuestidn teoldgica y para la que también buscé una

! La obra se publicd con el titulo completo de Comedia famosa intitulada La gran sultana dofia Catalina
de Quiedo dentro de las Ocho comedias y ocho entremeses nuevos nunca representados, Madrid, por la viuda
de Alonso Martin, a costa de Juan de Villarroel, mercader de libros, véndese en su cas de la plaguela del Angel,
1615, ff. 112v-137v. Sirva esta nota para agradecer a José Manuel Rico y a Rocio Lopez su lectura atenta de
estas paginas y las sabias observaciones con que las han enriquecido.

2 Para un panorama critico de la comedia, véase Diez Fernandez, 2004, pp. 302-312 y Gémez Canseco,
2010, pp. 108-118.

 Marrast, 1957, p. 72.



168 LUIS GOMEZ CANSECO Criticdn, 109, 2010

solucién teclogica®. Téngase en cuenta, para entender el hecho en su justa medida, que
el pablico y los lectores del Siglo de Oro no estaban en absoluto ayunos de teologias y
que, sin adentrarse en honduras metafisicas, disponian de conocimientos suficientes para
transitar por los recovecos de un sermén, comprender las alusiones de un auto
sacramental o para saber qué era aquello de la ciencia media, la predestinacién, el libre
albedrio o la gracia eficaz y suficiente’,

La gran sultana do#a Catalina de QOuviedo es un ejemplo excelente del impacto —sin
duda indirecto, pero fértil— que algunas sutilezas escoldsticas tuvieron en la obra mas
tardia de Cervantes. Para empezar, la comedia encaja en ese largo elence de textos que
el escritor dedicé al matrimonio, dando asi, como queria don Marcel Bataillon, enjundia
real a sus ficciones: «La reglamentacién del matrimonio era entonces actual: se hablaba
mucho de ella desde que Cervantes habia alcanzado el uso de la razén. Precisar su
aplicacién a los héroes de una novela era darles consistencia de personajes verdaderos»®.
En este caso, se trata de la union de una cristiana con un infiel, una posibilidad que
resultaba tan extraordinaria que ni siquiera la Iglesia llegé a plantedrsela en la sesién
XXI1V el Concilio de Trento, «De sacramento matrimonii». Y es que si, por un lado, el

* Sobre las otras dos tramas secundarias, la de los amantes Clara y Lamberto y la de Madrigal, recaen
buena parte de los elementos comicos de la obra, que dibujan no pocos paralelos risibles con la historia de
Caralina.

¥ Sirva como indicio de ese conocimiento la abundante presencia de derivas teclbgicas en textos literarios
proximos e¢n ¢l tiempo a La gran sultana, empezando por el propio Quijote cervantino, que alude
burlescamente al casuismo, cuando Sancho teme que su sefior dé en ser clérigo y maese el barbero repone: «,..
rogaremos a vuestro amo, y se lo aconsejaremos y aun se lo pondremos en caso de conciencia, que sea
emperador y no arzobispo» (Don Quijote de la Mancha (1, 26), pp. 325-326). En 1599, John Minsheu se
quejaba de los ignorantes que se mentian en vericuetos escoldsticos: «... si todos los hombres se conformasen
con lo que saben y que su ingenio alcanza, no quisicsen pasar adelante a saber lo que no es de su profesién ni
les tocas [...] mi el herrero se pondria a disputar puntos de teologias (Didlogos, «Dedicatoria», fr). Gregorio
Gonzalez también burlaba el hambre en 1604 con resabios teolbgicos: «... mordi con gusto, y al fin gusté de la
morcilla. Fue mi hoca necesaria de los excrementos alfonsinos. No parece sino acto de teologia en el nombre»
{E! guitén Onofre, p. 438). Y un afio mis tarde Francisco Lépez de Ubcda afinaba en la parodia del casvismo
como justificacién del hurto: «Sefior talego, digo teéloge, no niegoe que burlas con la bolsa traen consigo carga
de testitucién, Bien sé que es gran pecado, pero no hay por qué hacer albdbolas, sabiende que una gran
necesidad, aunque no todas veces excusa del rodo, pero siempre excusa en parte, gue aun los sabios, para
pintar la excusa, la pintaron muy flaca, hurtande un asador con carne asada, donde dieron a entender que no
hay pecado mas excusable que aquel que procede de la necesidad de comida y sustento»; v luego en materia
—tan al uso entonces y shora— de los abusos de los mercaderes: «... es como caso de conciencia en materia
dc restitucion puesto por boca del mismo mercader interesado, que lo afeita de manera que, si encuentra un
nucvo tedlogo buscadero, de los de a ciento en carga, no sélo le tumbard, pero hardle parecer que un
promontorio de injusticia es monte de piedad, ¥ una manifiesta usura s una variedad heroica» (La picara
Justina, pp. 513 y §31).

¢ Bataillon, 1994, p. 254. Fruto de esa importancia social v tealégica, que luego se trasladé a la literatura,
fue la proliferacién por esas fechas de prontuarios como el Tractatus de magno matrimonii sacramento de
Pedro de Ledesma {Salamanca, Joannes y Andrea Renaut, 1592); el Speculum coniugiorum de Alfonso
Veracruz, impreso por primera vez en México (Paulus Brissensis, 1556), luego en Salamanca (Andreas
Portonariis, 1562) v ampliado «cum appendice » en Mildn (Pacificus Pontius, 1599); el De sancto matrimonii
sacramento opus morale theologicum de Martin Pérez de Unanoa {Lyon, Philippus Borde y Laurentius
Arnaud, 1645); v, por supuesto, el famosisimo Disputationum de sancto matrimonii sacramento de Tomds
Sanchez, impreso por primera vez en Génova (Giuseppe Pavoni, 1602), reimpreso numerosisimas veces y otras
tantas compendiado.



LA GRAN SULTANA COMO CASQO DE CONCIENCIA 169

matrimonio con un pagano no podia ser considerado sacramento por haberse realizado
al margen de la Iglesia, por otro la disparidad de culto se venia contemplando desde
tiempo atrds como causa de nulidad’. Es la misma Catalina quien se encarga de
subrayar ante el sultdn lo peregrino del caso:

¢Dénde, senor, se habri visto
quc asistan dos en un lecho,
que ¢l uno tenga en el pecho
a Mahoma, el otro a Cristo? (I, vv. 740-744)*

La Iglesia catdlica, no obstante, llegd a considerar legitimo el matrimonio incluso
cuando careciera de caracter sacramental. Asi se sigue de las afirmaciones que el padre
Tomds Sanchez formuld en su Disputationwm de sancto matrimonii sgcramento,
impreso en 1602: «El matrimonio se divide en legitimo, rato y consumado. Se denomina
legitimo, porque se contrae por legitimo consentimiento, como ocurre entre los
infieles»”, Como puede verse, esa legitimidad, originada por el consentimiento, definia
en buena medida la naturaleza de la unién: «Consiste, pues —escribe el mismo teélogo
jesuita—, la esencia de los matrimonios © el matrimonio mismo en aquel vinculo por el
cual los conyuges quedan formalmente unidos y que se origina de su mutua entrega» ',
Mais alla de cualquier tramite formal, la anuencia libre de los cényuges era un requisito
indispensable para la Iglesia, e incluso ¢! Concilio de Trento condend a quienes, por via
de fuerza, obligaran a otros a contraer matrimonic'’. Ese consentimiento interno habia,
ademds, de acompafiarse inexcusablemente de una manifestacidn externa y piblica: «Es
algo manifiesto entre los catdlicos —continia Sdnchez— que no basta con el
consentimiento interno, sino que es necesario manifestarlo por medio de palabras o
signos» 2,

? Véanse Sanchez, Disputationum de sancto matrimonii sacramento [, 8, 1], p. 258; Schenk, 1929;
Burton, 1987, p. 58, y Carrodeguas, 2003, pp. 104-105.

8 Cervantes, La gran sultana dofia Catalina de Oviedo. Se repiten aqui unos argumentos que ya habia
utilizado Aurelio en El trato de Argel, con la intencidén de esquivar los requerimientos amorosos de Zahara:
«En mi ley no se recibe / hacer yo lo que me ordenas; / antes, con muy graves penas / y amenazas se prohibe; /
y aun si batismo tuvieras, / siendo, como eres, casada, / fuera cosa harto escusada / si tal cosa me pidieras» (Ef
trato de Argel, p. 1033). Téngase en cuenta, ademds, que existia una prohibicidn correspondiente en el
derecho islimico, a la que se acoge el cadi de La grarn sultana para condenar a Madrigal por sus amores con
una aldrabe: «Dad con ellos en la mar, / de pies y manos atados, / y de peso acomodados, / que no los dejen
nadar; / pero, si moro se vuelve, { casaldos, y libres queden» {Il, vv. 834-839). Sobre tat prohibicién istamica,
véanse Lopez Ortiz, 1932, p. 157 y Vivé de Undabarrena, 1997, p. 197,

* «Matrimonium dividitur in legitimum, ratum, ¢t consumatum: legitimum dicitur, quod legitimo
consensu contrahitur: quale est apud infideles» (Disputationsm de sancto matrimonii sacramento [11, 1, 9), p.
250).

" «Consistit ergo essentia matrimonii, seu matrimonium ipsum in vinculo illo, quo formaliter sunt
coniuges uniti, quod oritur ex mutua traditione» {Disputationum de sancto matrimonii sacramento [11, 1, 6],
p. 250).

" Véase Concilio de Trento, Sesién XXV, 9. Sobre la funcidn de tal consentimiento en la comedia nueva,
véase O’Connor, 1994, p. 163,

2 «Res est certa inter catélicos non satis ese consensum internum, sed oportere verbis vel signis exprimi»
(Disputationstm de sancto matrimoni sacramento [IL, 30, 11, pp. 324-325). No obstante, Fnrique Vivé ha
esgrimido la geografia no tridentina de la obra para justificar la existencia de matrimonio en La gran sultana:



170 LUIS GOMEZ CANSECO Criticén, 109, 2010

Toda esta suma de circunstancias resultan determinantes para el caso de conciencia
al que Catalina se enfrenta, y no s6lo porque sostengan buena parte de la intriga, sino
porque también influyen sobre la construccién dramdtica de La gran sultana. Para
empezar, Cervantes puso en el centro de la accién a una mujer sola, caufiva en un
serrallo y, por lo tanto, fuera de la tutela de la Iglesia, como ella misma se encarga de
subrayar al final de la jornada I: «a ti me vuelvo en mi afliccion amarga, / v a ti toca,
Seitor, el darme ayuda, / que soy cordera de tu aprisco ausente» (1, vv, 820-822)" El
mondlogo fue la opcion méds comiin a la hora de representar este tipo de situaciones y
conflictos, pues el personaje podia declamar ante el piablico las razones de su lucha
interior’. Sin embargo, para la dialéctica cervantina el soliloquio era un recurso
estéticamente limitado, que restringia ta complejidad de las perspectivas contrapuestas.
Como alternativa, el Cervantes mds joven habia acudido a la alegoria, representando en
El trato de Argel las porfias interiores de Aurelio de una manera objetiva. Asi, en su
jornada I1I, salian a la palestra los personajes de la Ocasién y la Necesidad como
entidades reales con las que el protagonista establecia un debate sobre la conveniencia o
no de ceder a los ofrecimientos carnales y amorosos de Zahara®, Probablemente fueran
ésas las «figuras morales» que se mencionan en el prélogo de las Ocho comedias y de las
que su autor se habia servido para trasladar al teatro «las imaginaciones y los
pensamientos escondidos del alma»', Pero esa solucién, que reaparecerd mas tarde en
los autos sacramentales calderonianos, debia de resultarle arcaica al Cervantes de La
gran sultana, que optd por dar encarnadura humana a los interlocutores de Caralina.

Los elegidos para tal papel fueron el eunuco Rustén y el padre de la cautiva, con los
que mantiene sendos debates en las jornadas 11 y IL Del primero sabemos que es
cristiano a escondidas entre turcos, aunque ignoramos el origen de su fe; el segundo se
incorpora a la trama con el artificio transparentemente bizantino de la anagnérisis,
aunque con una anonimia que viene a subrayar el cardcter abstracto de personaje'”. De

«Todas estas piezas se refieren a un tiempo posterior al Concilio de Trento y por tanto en plena vigencia del
Decreto “Tametsi” que impone la forma candnica obligatoria (Concilio de Trento, Sesién XXIV, De
Reformatione 1); sin embargo en los paises en que las escenas ocurren, tierra musulmana, la forma canénica
no es obligatoria para la validez del matrimonio candnico, por tratarse de los llamados lugares “no
tridentinos”, es decir territorios donde no se habia realizado la promulgacién del famoso Decreto, requerida
para su obligatoriedad invalidante» (1997, p. 194).

% En su momento, Casalduero interpretd estd referencia como alusién al pecado original, convirtiendo asi
a Constantinopla en «el aprisco extrafio donde se encuentra descarriado el cristiano, es decir, s la tierra, que,
por la culpa, ha dejado de ser el Paraiso» (1974, p. 134).

¥ Véase Alvarez, 1982, pp. 252-253.

B Viéase El trata de Argel, pp. 1082-1086.

% Qcho comedias y ocho entremeses nuevos, p. 25. Tanto Cotarelo Valledor {1915, p. 215) ¢omo
Casalduero (1974, pp. 14 ¥ 244) y Edward C. Riley han defendido la originalidad dramatica de Cervantes en
esta invencién y su condicién de antecedente para Calderdn: «his procedure here is not a long step away from
that remarkable development in the use of dramatic allegory by Calderén, where the action of an auto
sacramental is the representation of the thoughts of a figure who is presented on the stage. Calderén’s
understanding of allegory was of course more mature and profound than that of Cervantes. But Cervantes
could not have arrived at the technique he uses in the Tratos de Argel without a clear understanding of its
essential nature» {Riley, 1971, p. 631).

7 En efecto, en ningiin momento de la obra se llega a desvelar el nombre del personaje, que aparece como
«un cautive anciano», como «padre» de la sultana o como «un tal Fulano de Oviedo», en palabras del
gractoso Madrigal {ITl, v. 2254). Desde una lectura psicoanalitica de la comedia, Agapita Jurade Santos ha



LA GRAN SULTANA COMOQ CASO DE CONCIENCIA 171

hecho, Ottmar Hegyi ha establecido una conexién directa entre las figuras morales de Ef
trato de Argel y el personaje del padre en La gran sultana, sefialando como «he might,
then, stand partly for Catalina’s conscience or Christian upbringing, which keeps
troubling her»™, Es ése el desempeiio que comparte con Rustin y que permite a
Cervantes escenificar las querellas interiores que la joven cautiva mantiene sobre la
licitud de avenirse a un matrimonio condenado por la Iglesia.

En este punto, conviene recalcar algo que no por evidente carece de importancia en
la trama y aun en la construccién dramatica de la pieza. Me refiero al hecho de que, en
correspondencia con otros textos cervantinos y a diferencia del modelo ideado por Lope
para la comedia nueva, el matrimonio no es aqui la solucién, sino el problema. Las
nupcias de Catalina con el Gran Turco no implican en modo alguno un final feliz y, tal
como ha apuntado Paul Lewis Smith, «La gran sultana podria leerse como otra sitira
del abuso de] matrimonio como meta argumental»'. En fechas muy préximas a las de
la comedia cervantina, Juan de la Cueva también censuré lo inevitable de las bodas que
daban remate a cualquier embrollo en las comedias:

Cuando hagas comedia ve sugeto
al arte i no ai autor que la recita,
no pueda el interés mas qu’el sugeto.
Con el cuydado gu’es posible evita
que no sea siempre el fin en casamiento
ni muerte si es comedia se permita,
Porque deves tener conocimiento
qu’es la comedia un poema activo,
risuefic 1 hecho para dar contento.”

Parece claro que de la Cueva, otro de los damnificados por la invencién de la
comedia nueva, escribié estos versos para atizar a Lope a la chita callando. Lo mismo
hizo Cervantes al rematar su Pedro de Urdemalas: «... verdn todos / desde principio al
fin roda la traza, / v verdn que no acaba en casamiento, / cosa comiin y vista cien mil
veces»”L Y es que uno y otro compartieron no pocos reparos frente al nuevo modelo y
optaron por indagar en otras fé6rmulas dramaticas. Como ha explicado Jean Canavaggio
en su imprescindible ensayo sobre el teatro cervantino, cuando en las Ocho comedias
Cervantes asumié el esquema concebido por Lope, fue siempre con un sentido critico y a
partir de una construccidon dramdtica y un lenguaje propios: «L’examen attentif des
comédies qui composent le recueil de 1615 montre, au contraire, qu’il a moins entrepris
d’assimiler la formule mise au point par Lope de Vega, que d’en éprouver Pefficacité et
d’en cerner les insuffisances»™. En el caso de La gran sultana, Cervantes pretendié
sostener su coherencia interna por medio del planteamiento y la resolucién de un

considerado que el padre, «cumpliendo perfectamente con sus funciones de super-yo, aclara las ambigliedades
¥ pone de manifiesto lo que la Sultana no puede confesar» {1998, p. 57).

% Hegyi, 1992, p. 195.

¥ Srmith, 2004, p. 1159.

B Ejemplar poético, p. 106, La dedicatoria de la obra estd firmada en febrero de 1606.

M Pedro de Urdemalas, pp. 880-881.

2 Canavaggio, 1977, p. 448.



172 LUIS GOMEZ CANSECO Criticon, 109, 2010

conflicto moral que, al tiempo, le permitia modificar los cadigos del género. Es evidente
que el rexto comienza con una situacién tragica —la de una cristiana abocada al
casamtento con un infiel— y, no obstante, se cierra con gestos de comedia, que
probablemente trataban de alterar las expectativas de un piblico acostumbrado a una
estructura genérica repetida y cerrada. Cervantes aiiadié a ello una trama no resuelta
por completo, muy similar a las que daban cabo a Rinconete y Cortadilfo o a la vida
anin no acabada de Ginés de Pasamonte.

No ha de olvidarse tampoco que el contexto en el que se plantea este caso de
conciencia es el del cautiverio. Por mucho que la intensidad del sufrimiento esté mis
atenuada que en El trato o Los bafios de Argel, la causa del problema sigue estando en
la privacién de libertad y en la resistencia a renegar de la propia fe, aun cuando todo
invite a hacerlo™. A esa voluntad apuntan las primeras palabras de Catalina, que pone
va la mira de sus actos en la salvacién eterna: «Con todo, confio en Dios, / que su
poderosa mano / ha de librar a los dos / deste temor, que no es vano |...]. / No triunfard
el inhumano / del alma; del cuerpo, si, / caduco, fragil y vanos» (I, vv. 272-275 y 281-
283)*. Es esa firmeza en su fe cristiana la que la predispone al martirio cuando se
enfrente a una situacién inesperada, como es la del repentine enamoramiento del sultin.
El monarca otomano, conmocionado por la belleza de la joven, no sélo le ofrece
matrimonio, $ino que ird aceptando una tras otra las condiciones que Catalina opone a
sus deseos, por inaceptables que puedan parecer: nada menos que las de mantener su
nombre, vestir a la espafola, tratar con los cautivos y, sobre todo, la de seguir siendo
cristiana®. Contra cualquier buen sentido, el Gran Turco todo lo concede, poniendo asi
a la joven en el brete moral de consentir en el desposorio u optar por el suicidio.

La tension con que Catalina recibe las mercedes del rey Amurates tiene su reflejo en
las dos oraciones que eleva primero a Dios, implorando su socorro para escapar de «esta
infernal serpiente», v luego a la Virgen, solicitando guia para los peligros que acechan su
existencia. La primera de ellas se materializa en el soneto que cierra la primera jornada,
mientras que la segunda se plasma, bien mediada la jornada II, en unas liras que remiten
a la oda A nuestra Sefiora de fray Luis de Le6n®. Ambas oraciones son reflejo de un

B La apostasia fue una opcién tan frecuente entre los cautivos que Jerdnimo Gracidn de la Madre de Dios
afirmaba como «cosa muy averiguada que de los muchos que cada afios van cautivos, mds de la mitad, y aitn
las tres pattes, reniegan de la fe» {Tratado de la redencién de cautivos, p. 43).

M Cervantes quiso destacar ante los espectadores la firmeza de Caralina, detallande por boca de Mami
primero y luego de Madrigal su resistencia a cambiar de religién con una actitud heroica, que, en el fondo, no
estd lejos de la que el nifio Francisco exhibe en Ef trato de Argel. Cfr. Cervantes, La gran sultana 1, vv. 394-
400 y HI, vv. 2292-2314 y El trato de Argel, pp. 330-331.

¥ Esta ultima concesion se produce en la jornada I: «SuLTaNa.— He de ser cristiana. Turco.— Sélo; /
que a tu cuerpe, por agora, / es el que mi alma adora / como si fuese su cielo. / ;Tengo yo a cargo tu alma { o
soy Dios para inclinalla, / o, ya de hecho, llevalla / donde alcance eterna palma? / Vive nil a tu parecer, / come
no vivas sin mi» (II, vv. 1238-1247). A mi juicio, tales condiciones son secundarias para la aceptacion del
matrimonio, en contra de lo que apunta Canavaggio: «... si, finalement, elie accepte d’épouser Amurat, c’est
dans la mesure ou celui-ci se plie aux conditions quelle lui a imposées» (1977, p. 64). Téngase en cuenta que,
una vez que la decisién ha sido tomada, dichas peticiones sélo actdan como atenuantes de una accién que se
sabe contraria a los preceptos del catolicismo.

* Véase La gran sultana, |, vv. 812-825 y II, vv. 1722-1737. Las dos oraciones siguen muy de cerca la que
Aurelio eleva también a Dios y a la Virgen en la jornada [ de El trato de Argek «Padre del cielo, en cuya fuerte
diestra...» (pp. 1035-1036). Por otro lado, cabe recordar la importancia que fray Luis de Leén tuvo en los



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 173

sufrimiento que, como ha subrayado Christopher B. Weimer, tiene una honda raigambre
religiosa: «There can certainly be no doubt that much of Catalina’s inner torment is a
moral and theological one; as a believing and practicing Catholic, the horror with which
she greets the prospect of marriage to an unbaptized infidel is certainly consonant with
Church doctrine»Z.

El recorrido moral que Catalina sigue a lo largo de la comedia encuentra dos
encrucijadas determinantes en los debates que mantiene con Rustin y con su padre. El
primero de ellos tiene lugar entre las dos oraciones, cuando la joven confiesa ante el
eunuco su disposicién a morir antes que entregarse a un infiel. Este finge rendirse a la
fuerza de la fe que exhibe la joven, aunque, en realidad, aprovecha la circunstancia
retdrica para introducir un eximente:

Contra intento que es tan justo
1o tengo qué te decir;
pero mira que una fuerza
tal puede mucho, sefiora;
y mira bien que a ser mora
no te induce ni te fuerza. (IT, vv. 1104-1109)

La espanola pregunta sorprendida si «¢No es grandisimo pecado / el juntarme a un
infiel?» (I, vv. 1110-111), ¥ el eunuco responde —con un fino conocimiento de los
entresijos dialécticos®— que la esencia de la accién moral esta en la voluntad y en la
intencidon, Catalina, por su parte, rechaza las artimafias teolégicas del eunuco y se
afirma en su rigorismo con un tajante «Eso es andar por estremos» {II, v. 1120}; pero
Rustin insiste en sutilizar v se vale del silogismo como modo de argumentacion. Para
ello asienta como certeza que la cautiva actiia forzada y viene a deducir una segunda
afirmacion indiscutible: «Desta verdad se recibe / la que no habrad quien la tuerza: / que
peca el que hace la fuerza, / pero no quien la recibe» {II, vv. 1126-1129). Frente a tanto
despliegue légico, una inasequible Catalina mantiene su firme propdsito de entregarse al
martirio voluntariamente: «MaArtir seré si consiento / antes morir que pecar» (I, vv.
1126-1131). Pero el escoldstico Rustdn tira una vez mds de su manual de confesores
para explicar que el martirio no es, en absoluto, un acto voluntario y que sélo puede
llegarse a él como don particular de Dios:

Muchos santos desearon
Ser rnartires, y pusicron
los medios que convinieron

cancioneros poéticos de la Compafiia de Jesids, uno de los sostenes del probabilismo, durante el siglo xvir. Al
respecto, véase Rodriguez Moifiino, 1969, p, 133.

T Weimer, 2000, p. 53. Se afiade a ello la concupiscencia del sultin, que aparece en la obra como causa
primera de sus repentinos amores, segln confesién del interesado: «a tu cuerpo, por agora, / es ¢l que mi alma
adora / como si fuese su cielo» (II, vv. 1239-1241). Recuérdese que santo Tomds de Aquino censuraba como
adulterio el deseo excesivo de la propia mujer: «Et quia ille qui est ardentior amator uxoris, facit contra
bonum matrimonii, inhoneste co utens, licet fidem non violet; ideo aliqualiter potest adulter nominari»
(Surnma Theologiae, II-11, q. 154, a, 8).

B Es necesario tener en cuenta, para el recto entendimiento del episodio, que ese conecimiento se ajusta al
decoro de un personaje que sabemos instruido y que confiesa sin ambages su «proceder cristiano» (I, v. 285).



174 LUIS GOMEZ CANSECO Criticon, 109, 2010

para serlo, y no bastaron:
que al ser martir se requiere
virtud sobresingular,
¥ es merced particular
que Dios hace a quien El quiere. (II, vv. 1142-1148)

Los argumentos del eunuco cristiano dan al final sus frutos, y Catalina asume con
resignacion lo ineludible de su destino: «Haré lo que fuere en mi, / y en silencio, en mis
recelos, / daré voces a los cielos» {II, vv. 1154-1156). Parece evidente que la joven
cautiva termina por ceder al matrimonio con el infiel, aunque lo haga obligada por su
condicién de esclava y ante los avisos temerosos de Rustdn®. Serd el mismo eunuco
quien, poco después, advierta al gran cadi de la nueva: «Con una hermosa cautiva / se
ha casado el Gran Sefior» (II, vv. 1666-1667). La noticia pudiera parecer superflua, pero
es ésta la finica vez que se confirman ante el pablico unos desposorios que nunca llegan
a celebrarse sobre las tablas. Es algo que conviene subrayar, pues Cervantes, que ya
habia representado una boda berberisca en Los bafios de Argef’, decidié aqui prescindir
de un muy vistoso festejo nupcial, sin duda para reforzar la dimensién tragica que para
Catalina tenia ese matrimonio.

Poco después de que la joven dirija sus plegarias a la Virgen —y quizds cuando ella
misma acaba de perder la virginidad—, tiene lugar el debate con su padre, que aparece
simbélicamente «vestido de negro» y esgrimiendo desde el primer verso un verbo tan
propio de la escolastica como el de argiiir:

Hija, por mis que me arguyas,
no puedo darme a entender
sino que has venido a ser
lo que eres por culpas tuyas;
quiero decir, por tu gusto;
que, a tenerle mas cristiano,
no gozara este firano
de gusto que es tan injusto. {IIT, vv. 1969-1978)

En efecto, ningin indicio exterior revela tortura en Catalina. No hay, como
comprueba el padre, «sefiales de cordeles», ni «ataduras», ni «lazos»; de lo que concluye
por via directa: «De tu propia voluntad / te has rendido» (III, vv. 1981-1982). Pero la
joven reacciona negando que haya consentimiento y enumerando las muchas veces que
ha despreciado a un Turco que describe como «ministro de mi tormento» (I, v. 1988).

® Asi se deduce de la conversacién que se produce entre ambos: «RusTAN.— Humilla tus pensamicntos, /
porque muy airade veo f al Gran Sefor. No fabriques / tu tristeza en su pesar, { ¥ a quien ya puedes mandar, /
no serd bien que supliques. / SuLTaNA.—~Dio el temor con mi buen celo / en tierra. ;Oh, pequeia edad, / con
cuanta facilidad f te rinde cualquier recelo! / Gran Sefior, veisme aqui; postro / las rodillas ante ti. / Tu esclava
soy» {II, vv. 1296-1308).

013 escena se describe con detalle en la didascalia de Los bafios: «Aqui ba de salir la boda desta manera:
Halima con un velo delante del rostro, en lugar de Zahara; llévanla en unas andas en hombros, con miisica v
hachas encendidas, guitarras y voces v grande regocijo, cantando los cantares gue yo daré» (Los baiios de
Argel, p. 338).



LA GRAN SULTANA COMO CASC DE CONCIENCIA 175

En realidad, fue precisamente esa firmeza en los amores del infiel la que terminéd por
conducirla hacia un laberinto sin salida:

Con mi celo le encendia,
con mi desdén le llamaba,
con mi altivez le acercaba
a mi, cuando mds huia.
Finalmente, por quedarme
con el nombre de cristiana,
antes que por ser sultana,
medrosa vine a entregarme. (111, vv. 2001-2008)

El padre, no obstante, contradice todos y cada uno de los argumentos, para
recordarle el engafio en que vive y hacerle saber «que, por lo menos, estds, / hija, en
pecado mortal» (III, 2011-2012}. La situacion resultaba espantosa para quien, como
Catalina, se encontraba recluida en un serrallo e impedida para acudir al sacramento de
la confesién, ya que, en caso de muerte y como explicaba Alonso de Villegas, el pecado
mortal implicaba una irremediable condena al infierno: «Aunque Dios perdona millares
de pecados en tanto que uno vive, mas, después de muerto, uno sélo no perdona, pues el
que muere en pecado mortal sin remedio se condena»™. El rigor teoldgico conduce a la
muchacha hacia una disyuntiva en la que debe elegir entre dos pecados mortales: «¢Serd
justo que me mate, / ya que no quieren matarme? / ;Tengo de morir a fuerza / de mi
misma, si no quiere / el que viva me requiere / matarme por gusto o fuerza?» (111, vv.
2019-2024). La respuesta a esa pregunta aparece en boca del propio padre, que ahora
viene a desdecirse de lo dicho:

Es la desesperacion
pecado tan malo y feo,
que ninguno, segiin creo,
le hace comparacién.
El matarse es cobardia
¥ es poner tasa a la mano
liberal del Soberano
Bien que nos sustenta y cria. {IIl, vv. 2025-2032)"

El aserto se ejemplifica con una fineza sobre Judas, del que se asegura que «mds pecod
en ahorcarse / ... que en vender a Cristo» (III, vv. 2035-2036)®. En esas condiciones, la
solucién que acuerdan padre ¢ hija es la de hacer de ese matrimonio un camino de
perfeccién en el que purgar los pecados, aceptando al tiempo los designios divinos:

NVillegas, Fructus sanctorum, f. 324v.

2 En cfecto, santo Tomds de Aquino condend explicitamente el suicidio, argumentando que la vida era
don divino: «Eeipsum occidere est omnino illicitum [...]. Vita est quoddam donum divinitus homini
attributum, et eius potestati subiectum qui occidit et vivere facit. Et ideo qui seipsum vita privar in Deum
peccat» {Summa Theologiae, 1111, q. 64, a. 5).

® Lo mismo repitié Cervantes en El rufidn dichoso: «En dos pecados se ha visto, / que Judas quiso
estremarse, / y fue el mayor ahorcarse / que el haber vendido a Cristo» (pp. 432-433).



176 LUIS GOMEZ CANSECO Criticon, 109, 2010

Esperar y no temer
es lo que he de aconsejar,
pues no se puede abreviar
de Dios el sumo poder.
En su confianza atino,
y no en mal discurso pinto
deste ciego laberinto
a la salida el camino.
Pero si fuera por muerte,
no la huyas, estd firme. (Ill, vv. 2049-2038)

Este climax de tension dramatica se transforma de improviso, cuando, tras convenir
en su unién conyugal®, Catalina anuncia: —«Y voyme, porque esta tarde / tengo mucho
en que entender, / que el Gran Sefior quiere hacer / de mis donaires alarde» (111, vv.
2065-2068). En efecto, el Turco ha organizado un sarao en honor de su esposa vy
sorprendentemente el padre, que hasta hace un momento insistia en afearle la conducta,
responde ahora recomendindole que se comporte ante el monarca con decencia y buena
crianza;

Guardards de honestidad
el decoro en tus placeres,
v haz aquello que supieres
alegre y con brevedad;
da indicios de bien criada
y bien nacida. (I, vy, 2073-2078)

El repentino cambio de tono pudiera parecer fruto de la arbitrariedad en un
Cervantes incapaz de armar razonablemente una comedia; sin embargo, creo que tiene
una explicacién plausible en la teologia contempordnea®. Recapitulemos por un
momento. Catalina se ha mostrado desde el principio dispuesta al martirio para evitar
un matrimonio que contravenia las normas de la Iglesia. Si se aviene a aceptarlo, es solo
obligada por su condicion de cautiva y sin que en ningin momento exista el vinculo del
que hablaba el padre Tomds Sdnchez en su Disputationum de sancto matrimonii
sacramento. Un gesto inequivoco que avala esa ausencia de consentimiento tiene lugar
cuando, tras la celebracién del sarao, Amurates decide liberar a los musicos cristianos y
la joven se considera equivocadamente incluida en la manumisién®, Es decir, que

* Ha de entenderse que el consentimiento del padre —aun ticito— es imprescindible para la
materializacién del matrimonio, de acuerdo con los principios que regian la sociedad espafiola del Siglo dc
Oro. Véase Candau, 2009, pp. 4-7.

* Entre otros, Joaquin Casalduero ltamé la atencién sobre este brusco giro, intentando justificarlo como
consecuencia de la religiosidad contrarreformista: «El tema religioso, que empezaba en la primera jornada,
recogiéndose en el soncto, y pasaba a la scgunda para ir a dar a la oracién a la Virgen, termina ahora con esta
nota social, con esta acticud de salén; porque quizds hoy ni en la Iglesia se tenga una experiencia religiosa,
pero ¢en el Barroco, la conducta siempre y en cualquier parte cs una expresion religiosa» (1974, p. 141).

* «Turco.— Catalina, :estas en ti? / SULTANA.— No, sefior, yo lo confieso: / que con la grande alegria /
de la suma cortesia / que has con nosotros usado, / tengo el sentido turbado. / TORCO.— Levanta, sefiora mia,
/ que a ti no te comprehende / la merced que quise hacer, / y, si la queréis saber, / a los esclavos se estiende, / ¥
no a ti, que eres sefiora / de mi alma» (I11, vv. 2422-2434),



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 177

cuando la obra se estd acercando a su fin, cuando ya ha consumado su unién y estd a
punto de anunciar su embarazo, Catalina sigue aspirando a una libertad imposible.

Para la joven cautiva todo este trance se plantea como un caso de conciencia, ante el
que debe tomar decisiones que determinarin su salvacion eterna. A la hora de trazar
esta intriga, Cervantes se atuvo al casuismo, la invencién moral que dominé la teologia
moral espafiola hasta bien entrado el siglo xvil y que, por medio del sacramento de la
confesion, condiciond la vida diaria de las gentes de la época¥. La intencién que gui6 a
los casuistas fue la de calibrar las consecuencias morales de la accién individual al
contrastarias con unas circunstancias en que enumeraba Garci Lopez de Alvarado en
1552: «cual, cudnde, por qué, en qué lugar, en qué tiempo, con qué instrumentos,
cudntas veces, pocas mds o menos, por cudl se entiende la cualidad de la persona, por
quién o contra quién pecamos y en qué, por cuinto, Ja cantidad del pecado o dafio que
se hace, si fuere poco o mucho, notable o no notable»*. No hacia falta ser un doctor
subtilis, ni un lince en las summulae para entender las inercias que generd la nueva
teologia, v a Cervantes, aficionado a leer hasta los papeles rotos de las calles,
dificilmente le pudo pasar desapercibido todo aquel trajin moral y religioso. Para
penetrar los modos y el lenguaje del casuismo estaban los catecismos, los muchos
manuales de confesores v el sacramento mismo, que condiciond la vida de los espanoles
de la época. Incluso llegd a crearse toda una retdrica moral y un vocabulario que
terminaria pasando de los tratados religiosos y los confesionarios a la literatura y, en
especial, al teatro contemporineo®, donde la disyuntiva ética planteada como caso de
conciencia se convirtié en un excelente punto de partida para la construccién de intrigas
y personajes®.

Si el planteamiento de la trama procede del casuismo, la solucién final y la red de
argumentos que la sostienen se asientan sobre el probabilismo, su mdas notable
derivacion teoldgica. Cuando la Iglesia comenzd a trasladar su punto de mira desde la
norma hacia el acto individual, las circunstancias particulares resultaron determinantes a

¥ Para una historia del casuismo moral y de su impacto social, véanse Caro Baroja, 1978, pp. 517-550;
Palacios, 1987, 11, pp- 174-183; Belda Plans, 2000, pp. 771-778; o Tedfanes Egido, 2009, pp. 93-113. Aunque
resulte poco relevante, cabe recordar que, a la hora de justificar ¢l conocimiento del casuismo por parte de
Cervantes, Hilaire Kallendorf ha acudido a su probable —aunque rapido— paso por el Colegio de San
Hermenegildo, que 1a Compania de Jesis regentaba en Sevilla, alegando incluso la mencidn de un estudiante
llamado Miguel entre los actores que representaron el Dialogus ferits solemnibus Corporis Christi de Pedro
Pablo de Acevedoen 1564 (Kallendorf, 2007, p. 25). Sobre la historicidad de los datos invocados por
Kallendorf, véase Menéndez Peldez, 2004-2005, p. 434,

¥ Breve compendio de confession, p. 3.

¥ Miguel Alvarez (1982, p. 238) ¢ Hilaire Kallendrof han enumerado el vocabulario del casuismo en el
teatro, destacando términos como «caso,acaso, obligacién, empefio, necesidad, fines, medios, intento,
acomodarse, ocasion, razén de estado» y preguntas de cardcter retdrico como «;Qué he de hacer?»
{Kallendrof, 2007, pp. 62 v 64}.

® Asi lo explica Henry Sullivan: «We may discern the presence of probabilism in the comedia in two main
ways: in the mere choice of bizarre and unusual situations that give rise to problematic and doubtful cases of
conscience (often referred to as casos or ejemplos), and secondly in the casuistical phrasing of certain passages,
frequently when a character attempts to analyze his options in a soliloquy. These problematic situations
ohviously lent themselves to gripping and suspenseful treatment as drama and arguably reached their heighe in
the hairsplitting and intangible subtleties of Calderén’s treatments, especially those cases which appear to
justify uxoricider {1976, p. 44).



1738 LULIS GOMEZ CANSECO Criticon, 109, 2010

la hora de definir la naturaleza del pecado como mortal o venial. Fue entonces cuando
surgi6 el probabilismo, que tuvo su mds sefialado monumento en la Expositio in
Primam Secundae Angelici Doctoris de fray Bartolomé Medina, impresa en 1577. Las
tesis probabilistas golpearon en el centro mismo del pensamiento moral y religioso de la
Contrarreforma, alterando nada menos que la esencia del pecado. Para cuando
Cervantes compuso su comedia, las doctrinas probabilistas habian desbordado los
limites de los debates escoldsticos para pasar, con curiosidad y escandalo, a las
conversaciones mundanas*.

Las relaciones de La gran sultana con el probabilismo comienzan en el punto y hora
en que Catalina le pide al Gran Turco un plazo de tres dias «para pensar [...] / en no sé
qué dudas mias, / que escrupulosa me han hecho» (I, vv. 789-792). Fray Bartolomé de
Medina habia clasificado la conciencia en recta, errdnea, dudosa y escrupulosa,
explicando ésta iltima como «la que sigue la opinién de una parte, pero con temor y
congoja que angustia el alma», al tiempo que definia el escripulo como el «temor y
sospecha que atormenta el alma sobre si algo es licito o ilicito»*™. Con esas premisas, el
tedlogo se pregunta «si es licito actuar contra el escriipulo», y responde que, si el
escripulo se origina «de causas justas y en gran manera urgentes, las cuales hacen la
opinién contraria completamente improbable», no se debe actuar contra é1*. No
obstante, el propio Medina aseguraba que era permisible seguir una opinién probable
mantenida por sabios, incluso en contra del propio criterio. Y es ahi donde reside el
nicleo del probabilismo, pues cuando fray Bartolomé se detiene a resolver lo que
denomina «la gran cuestién» —la de «si estamos obligados a seguir la opinién mds
probable, dejando aparte la probable, o si basta seguir la opinién probable»— el
dictamen resulta, cuando menos, problematico:

... yo considero que, si hay una opinién probable, es licito seguirla, aunque la contraria sea
mas probable, pues la opinién probable, en el dmbito de lo especulativo, es aquella que
podemos seguir sin peligro de equivocacién y engafio; luego la opinién probabie, en la accidn
prictica, es aquella que podemos seguir sin peligro de pecar. En segundo lugar, la opinién
probable es llamada “probable™, porgue podemos seguirla sin reprehensién ni censura; luego
implica contradiccidn que sea probable y no podamos licitamente seguirla [...]. En tercer
lugar, la opinién probable es conforme a la recta razén y dictamen de las personas prudentes y
sabias; luego seguirla no es pecado.®

4 Sobre la fecha de composicidn de La gran sultana, véase Gomez Canseco, 2010, pp. 25-29,

2 «Conscientia quadruplex est, recta, erronea, dubia et scrupulosa [...]. Conscientia scrupulosa est, quae
alteri parti adhaeret, sed cum formidine et anxictate, quae animun torquet [...]. Scrupulus itaque est formida,
et suspicio, quae animum cruciat, an aliqua res licita sit, an illicita» (Medina, Expositio [q. 19, a. 6], pp. 301 ¥
309},

B «Est ultimum dubium; utrum sit licitum agere contra scrupulum? [...] Haec formido ex triplici capite
orirl solet: primo, ex causis lustis, ¢t maxime urgentibus, quae faciunt alteram opinionem omnino
improbabilem, ut dum quis habens plura beneficia, scrupulo pungitur, utrum sir licitum [...]. Si loquamur de
scrupulo primi generis, non est agendum contra scrupulum» (Medina, Expositio [g. 19, a. 6], pp. 309-310).

# «Utrum teneamur sequi opinionem probabiliorem, relicta probabili; an satis sit sequi optnionem
probabilem? [...] mihi videtur, quod si est opinio probabilis, licitum est eam sequi, licet opposita probabilior
sit: nam opinio probabilis in speculativis ea est, quam possumus sequi sine periculo erroris, et deceptionis:
ergo opinio probabilis in practicis ea est, quam possumus sequi sine periculo peccandi. Secundo, opinio
probabilis, ex eo dicitur probabilis, quod possumus eam sequi sine reprehensione, et vituperatione: ergo



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 179

En lo que corresponde a La gran sultana, ha de entenderse que, si Catalina traiciona
sus escripulos iniciales, lo hace para seguir las opiniones mds doctas y juiciosas de
Rustin, aun cuande lo que éste le proponga no sea una salida en firme ni
completamente conforme con el rigor de la doctrina. Y lo cierto es que la solucion no
puede ser tan clara, cuando, al fin y-al cabo, Catalina debe de elegir entre dos pecados
mortales: el cohabitar con un infiel y el de suicidarse. El resquicio de escape para tanto
embrollo lo ofrecia el propio Medina al afirmar que, «cuando ambas partes resultan
dudosas y no se puede abandonar la duda, se ha de seguir la mas segura; pero si ninguna
de las dos fuera segura, se ha de seguir la menos peligrosa»; para afiadicr de inmediato:
«... se ha de observar que, si en ambas opciones existe peligro de pecado mortal y en
una el pecado excede a la otra, aunque no en gran medida, seguir la opcién mas
peligrosa es solamente pecado venial»¥. Recuérdese ahora c6mo el padre de Catalina
calificaba la desesperacién como «pecado tan malo y feo, / que ninguno, segiin creo, / le
hace comparacién» {III, vv. 2025-2028), dando a entender, pues, que al desistir del
suicidio como pecado mayor, la unién con el Gran Turco terminaria convirtiéndose en
pecado venial.

A eso se afiade otro elemento que tanto fray Bartolomé de Medina como Cervantes
tuvieron muy en cuenta. Me refiero a la intencion, en tanto que una disposicién de la
voluntad que justifica y determina los actos aun antes de que se realicen y a la que el
escritor quiso dar un destacadisimo papel en su comedia. Es primero Mami quien
censura a Rustdn, porque su «intencion es dafiada» e insiste en que, en sus malas
acciones, «tuvo parte la intencién» (I, vv. 215 y 235). La misma sultana, al conocer los
peligros que le acechan, declara que ni dddivas ni tentaciones «podran, Dios mio, / como
yo de vos confio, / mudar mi buena intencién» (I, vv. 308-310). Incluso una vez
asumido su destino, se dirige a la Virgen para ofrecer de nuevo lo recto de su intencidn:
«La voluntad, que es mia / y la puedo guardar, ésa os ofrezco, / santisima Maria» (II, vv.
1722-1737). Pero es Rustin quien apunta a la diana moral del asunto, cuando sentencia:

... no esti el pecado en el hecho,
si en la voluntad no estd.
Condénanos la intencién
o nos salva en cuanto hacemos. {Il, vv. 1116-1119)

No otra cosa se lee en las piginas del tedlogo Medina, que confirma el aserto punto
por punto: «La bondad de la voluntad depende de la intencion del fin, cuando la
intencién del fin antecede a la eleccidn y es la causa de éste, pues la bondad de la
voluntad depende de la bondad del objeto y del deseo»®. De esa manera, una vez

implicat contradictionem, quod sit probabilis et quod non possimus eam licite sequi [...]. Tertio, opinio
probabilis est conformis rectae rationi et existimationi virorum prudentum et sapientum: ergo ¢a sequi non est
peccatum» (Medina, Expositio [q. 19, a. €], pp. 308-309).

% «Quando ex utraque parte dubium est, et non potest deponi dubium, sequenda est tutior pars: quod si
neutra tuta fuerit, sequenda est minus periculosa [...]. Quinto notanduen est, quod si in utraque parte est
periculum peccati mortalis, et unum peccatum excedit alterum, sed non valde, sequi partem magis
periculosam, est tantum peccatum veniale» (Medina, Expositio [q. 19, a. &], p. 303).

% «Bonitas voluntatis dependet ex intentione finis, quando intentio finis praccedit electione, et est causa
illius: nam bonitas voluntatis dependet ex bonitate obiecti, et voliti» (Medina, Expositio [q. 19, a. 7], p. 310).



180 LUIS GOMEZ CANSECO Criticon, 109, 2010

tomada la decisién probable con la guia de la buena intencién, la conciencia queda
liberada y el pecado atenuado. La conclusion moral a la que llega Catalina se alimenta
de las sutilezas de un probabilismo que, dentro de la comedia, tiene su principal
representante en Rustdn. Inicialmente, la joven se atiene al rigor de la norma, aunque los
silogismos del eunuco —la persona prudente y sabia de la que hablaba Medina—
terminardn por llevarla a actuar en contra de su propia conciencia. Mds tarde serd el
padre quien enarbole la bandera del rigorismo, pero no por mucho tiempo, pues,
cuando se enfrenta a la quaestio definitiva de «;Serd justo que me mate, / ya que no
quieren matarme?» ([II, vv. 2012-2020), se atendrd a las razones del probabilismo.
Como los confesores al uso, el eunuco Rustdn y el padre de la cautiva concluyen que el
mal se ha de aceptar cuando se presenta como opcién ante otro mal mayor.

A la postre, resulta que el mismo pecado que ha tenido en vilo a la protagonista
desde el principio de la comedia le va a servir de purgatorio en vida. Es ahora cuando
cobran su verdadero sentido los versos de la jornada III, en los que Catalina se
presentaba ante su padre como martir y anunciaba su esperanza de alcanzar la salvacién
eterna:

Martir soy en el deseo
y, aunque por agora duerma
la carne fragil y enferma
en este maldito empleo,
espero en la luz que guia
al cielo al mas pecador,
que ha de dar su resplandor
en mi tiniebla algdn dia;
y desta cautividad,
adonde reino ofendida,
me llevari arrepentida
a la eterna libertad. (II1, vv. 2037-2048)7

De este modo, el comportamiento de Catalina no seria una suma repentina y
arbitraria de sinrazones ni el canto a la tolerancia entre religiones que se ha pretendido
en las lecturas mds recientes, sino que estaria justificado por los debates morales y
siempre de acuerdo con los principios del probabilismo. Una vez que se ha dado por
bueno un matrimonio que, al principio de la obra, parecia inaceptable, acaba la tragedia
interior y se despejan los senderos de la comedia. El repentino sesgo en la conversacién
con su padre seria el fruto inmediato del sosiego moral que acaba de lograr y se

¥ Resulta llamativa la lectura que Agapita Jurado Santos ha hecho de estos versos, asegurando que la
cautiva estd enamorada del sultin; «El primer verso se puede interpretar de dos maneras: “desearia ser martir”
o en “mi martirio cs el deseo”, por lo que la “carne enferma” indicaria la enfermedad de amor. Catalina no lo
dice explicitamente, pero a partir de aqui las referencias al campo seméntico del pecado desaparecen, junto al
padre, de la comedia, dando lugar a una fiesta que poco corrobora la afirmacion de Casalduero de que “en
general, la creacién teatral de Cervantes es producto de las ideas contrarrcformistas”. El critico afirma que el
tema es “vivir cristianamente en el mundo™, aunque sin duda se trata de un cristianismo muy personal; la
Sultana ha realizado un matrimonio doblemente heterodoexo, sin el permiso del padre y eludiendo el problema
de la limpieza de sangre; se justifica diciendo que asi podrd mantener su nombre y ¢l vestido cristiano; signos
exteriores que Cervantes ha criticado en otras ocasiones» {Jurado Santos, 1998, p. 58},



LA GRAN SULTANA COMO CASO DE CONCIENCIA 181

corresponderia con el comportamiento que Catalina mantiene durante el resto de la
obra. Sus ultimas palabras sobre el escenario avalan ese cambio y nos muestran a una
cautiva dispuesta a obtener un beneficio moral y material de su confinamiento en el
serrallo: «yo me Hevo / la palma destos enojos» (IIL, vv. 2891-2892).

La peculiaridad de Catalina como personaje y la intensidad dramadtica de su historia
residen, en buena medida, en su condicion de mujer y en su muy temprano cautiverio®.
Se trata casi de una nifia, que ha de enfrentarse sin ayuda a un grave dilema moral, en
un entorno hostil y con su vida puesta en manos ajenas. Aunque la decisidn final no se
ajuste al rigor de la ley, quedaria justificada ante el piblico espaiiol del Siglo de Oro por
la eximente de la cautividad. Catalina no es libre para elegir ni ante Dios ni ante los
hombres y, mientras se encuentre en esas circunstancias, ha de buscar su lugar en un
mundo en el que estd atrapada. Por ello acepta lo inexcusable y asume las riendas de su
propia cautividad, para conseguir que, al menos, le dejen mantener la fe y el nombre,
aun a costa de ser madre de un hibrido «otomano espanol» (II, v. 1217).

La razon dltima del conflicto que se plantea en La gran sultana tiene su raiz en lo
mds hondo del pensamiento contrarreformista, donde latia una tensién dificilmente
soluble entre los discernimientos del plan divino y los impulsos del libre albedrio. Dios
en su Providencia habia trazado un orden de las cosas que resultaba incomprensible al
ser humano, Asi lo sentenci6é san Pablo en la epistola a los romanos 11, 33: «;Oh
abismo de la riqueza, de la sabiduria vy de la ciencia de Dios! jCudn insondables son sus
designios e inescrutables sus caminos!». Sin embargo, esas disposiciones divinas
obligaban al hombre a tomar decisiones tan graves que de ellas dependia la salvacién
eterna. No en vano Erasmo habia definido el libre albedrio como «un poder de la
voluntad humana por medio del cual el hombre puede consagrarse a las cosas que
conducen a la salvacién eterna o puede apartarse de ellas»®. Las consecuencias que los
juicios ¥ los actos humanos podian tener resultaban terribles, pues al fondo latia la
amenaza de unas penas del infierno tan evanescentes para nosotros como reales para
Cervantes v sus contemporaneos. No se piense, sin embargo, que la Providencia divina
era tenida por enemiga de la libertad humana. Muy al contrario, tedlogos y creyentes de
a pie entendieron sin margen de error que el plan de Dios, por muy dolorosc que fuera
para el cristiano, no estaba urdido contra él, sino que tan sélo lo ponia a prueba®. Es lo

*En la jornada [, es la misma Catalina quien da cuenta de ello: «En mi tierna edad perd;, / Dios mio, la
libertad, / que aun apenas conoci» (I, vv. 311-313); mds adelante sera Madrigal el que detalle como fue
capturada a los seis afios (I11, vv. 2251-2298).

® ... vim humanae voluntatis, qua se possit homo applicare ad ea quae perductunt ad aeternam salutem,
aut ab ilsdem avertere» {Erasmo de Rotterdam, De libero arbitrio, cols. 1220-1221),

® Entiendo que Jesiis Gonzilez Maestro, obviando las creencias de la época, hace —a mi entender— una
lectura demasiado moderna del pensamiento religioso de Cervantes, cuando afirma respecto a El trato de
Argel: «<En la jornada segunda de la obra, Aurelio invoca a un dios contrarreformista, representante de una
realidad moral trascendente al sujeto, y capaz de anular toda voluntad y toda tentativa de libertad en las
formas de conducta del personaje: “Padre del cielo, en cuya fuerte dicstra / estd ¢l gobierno de la tierra y cielo,
/ cuyo poder acd y alld se muestra / con amoroso, justo y sancto celo...!”» (2000, pp. 319-320). Incluso el
padre de la familia puesta en venta como cautivos ¢n la jornada 1T de 1a misma obra declara inequivocamente:
«jSoscgad, sefiora, el pecha; / que si mi Dios ha ordenado / ponernos en este estado, / El sabe por qué lo ha
hecho!» (El trato de Argel, p. 1056).



182 LUIS GOMEZ CANSECO Criticon, 109, 2010

que ocurre con nuestra Catalina de Oviedo, cautiva, cristiana entre turcos y, sin
embargo, sometida a la decision extrema de elegir entre dos pecados mortales.

La solucién ta ofrecid la propia Iglesia por medio de sutilezas morales que aliviaban
los rigores de esos caminos inescrutables del Sefior. Ese y no otro fue el empefio del
probabilismo. Se afiadia a ello un ideario intimamente cervantino que hizo del libre
albedrio un ejercicio de libertad y dignidad individual frente a la fuerza casi irresistible
del cautiverio, de la sociedad o del destino. Como ha explicado Melveena McKendrick,
Cervantes «was intellectuatly and temperamentally a product of the Renaissance,
qualifying the Aristotelian view that man’s first duty was to society with the Erasmian
belief that through virtue and education man could learn to exercise his free will in such
a way as to determine his own path through the world with the help of Providence»*'.
En esa suma de confianza en la Providencia divina, ejercicio consciente del libre albedrio
e incluso de ardides teoldgicos se encuentra, a mi juicio, el porqué y la razén de la
compleja trama de una comedia —ésta de La gran sultana—- cuyo final feliz consiste tan
s6lo en la superaciéon de una dificil prueba que termina por abrir las puertas a la
esperanza en la salvacion eterna.

§i algiin lector paciente ha llegado hasta este punto, acaso esté tentado de imaginar a
un Cervantes ducho en teologias o atento lector de los latines de Tomas Sdnchez o de
fray Bartolomé de Medina: nada tan ajeno a mi propésito. Libreme Dios de afirmar que
Cervantes ocupara sus ocios con interminables mamotretos escoldsticos; pero no me
cabe duda, eso si, de que la teologia estaba en la calle, que los sermones instrutan a los
intonsos en sutilezas y que, en el Madrid que Maria de Zayas describié como «jardin de
los divinos entendimientos»*?, los debates en torno al casuismo y al probabilismo
habian saltado de las universidades a las academias y a los corrillos. Afios mds tarde, esa
presencia se hard evidente en autores como Gracidn o como el mismo Calderdén de la
Barca, pero ya Cervantes supo atisbar, entre sermones, charlas y cendculos, las
posibilidades literarias de estas disyuntivas extremas para la conciencia. Estamos,
ademads, hablando —~-no se olvide— del Cervantes ya viejo que estampd al frente de sus
Novelas aquello de «Mi edad no estd ya para burlarse con la otra vida, que al cincuenta
y cinco de los afios gano por nueve mds y por la mano»”. Es ese Cervantes que se
muestra tan preocupado por la religion en el Persiles, €l que en abril de 1609 ingresé en
la Hermandad de los Esclavos del Santisimo Sacramento del Olivar y cuatro anos
después tom6 habito en la Venerable Orden Tercera de San Francisco™; el mismo que,
al parecer, acudia a la tertulia que el padre Macedo tutelaba por entonces en el estudio
madrilefio de la Compafiia de Jesds™. Fue ése y no otro el escritor que quiso poner una
cuestion moral en el eje de una comedia como La gran sultana v el que, en una de esas
piruetas literarias de que tanto gustd, la resolvié con una artimafia teoldgica que

% McKendrick, 2002, p. 135. Para el problema del libre albedric en Cervantes, véase, ademis, Boruchoff,
2004 y 2009.

2 Desengaro sexto, p. 295,

3 «Prélogo al lectors, en Novelas ejemplares, p, 19.

# Cfr. Ruiz Rodriguez v Delgado Pavén, 2008, pp. 233-237.

% Cfr. Astrana, VI, pp. 280-281. De la tal academia, en activo hacia 1609, hacia mencion en 1663 Pablo
Antonio de Tarsia dentro de su Vida de don Francisco de Quevedo (p. 97).



LA GRAN SULTANA COMO CAS0O DE CONCIENCIA 183

transformaba en fiesta a medias lo que desde la jornada T venia apuntando casi
inevitablemente a tragedia.

Referencias bibliograficas

Arvarez, Miguel, Ef probabilismo y el teatro espaiiol del siglo xvi1, Tesis de doctorado inédita,
WNew York University, 1982.

ASTRANA MaRrIN, Luis, Vida ejemplar vy beroica de Miguel de Cervantes Saavedra, Madrid,
Instituto Instituto Nacional Reus, 1948-1958, 7 vols,

BATAILLON, Marcel, «Cervantes y ¢l matrimonio cristiano», en ID., Varia leccidn de clisicos
espaftoles, Madrid, Gredos, 1964, pp. 238-255.

BeLDA PLaNS, Juan, La escuela de Salamanca y la renovacion de la teologia del siglo xvi, Madrid,
BAC, 2000. _

BORUCHOFF, David A., «Free Will, Beauty and the Pursuit of Happiness: Don Quijote and the
Moral Intent of Pastoral Literature», Annario de Estudios Cervantinos, 1, 2004, pp. 121-135.

, «Free Will, the Picaresque, and the Exemplarity of Cervantes’s Novelas efemplares»,
Modern Language Notes, 124/2, 2009, pp. 372-403.

BURTON, David C., «The Question of “Disparity of Cult” in La gran sultana», Romance Notes,
281, 1987, pp. 57-61.

CANAVAGGIO, Jean, Cervantés dramaturgue. Un théitre a naitre, Paris, Presses Universitaires de
France, 1977.

CANDAU CHACON, Maria Luisa, «Entre lo permitido y lo ilicito: la vida afectiva en los Tiempos
Modernos», Tiempos Modernos. Revista electrénica de Historia Moderna, 6/18, 2009, pp. 1-
21. www.tiemposmodernos.org.

CARO Baroja, Julio, «Probabilidades, laxitudes y corrupciones», en ID., Las formas complejas de
la vida religiosa: Religion, sociedad y cardcter en la Espaiia de los siglos xviy xvi, Madrid,
Akal, 1978, pp. 517-550.

CARRODEGUAS, Celestino, La sacramentalidad del matrimonio: doctrina de Tomds Sdnchez, S.J.,
Madrid, Universidad Pontifica de Comillas, 2003,

CASALDUERQ, Joaquin, Sentido y forma def teatro de Cervantes, Madrid, Gredos, 1974.

CERVANTES, Miguel de, Los bafios de Argel, en Obra completa, eds. Florencio Sevilla Arroyo v
Antonio Rey Hazas, Alcald de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1993, IIL, pp. 239-
355.

——, Don Quijote de la Mancha, dir. Francisco Rico, Barcelona, Galaxia Gutenberg/Circulo de
Lectores/fCECE, 2004, 2 vols. )

——, La gran sultana dofia Catalina de Oviedo, ed. Luis Gémez Canseco, Madrid, Biblioteca
Nueva, 2010,

——, Novelas ejemplares, ed, Jorge Garcia Lépez, Barcelona, Galaxia Gutenberg/Circulo de
Lectores/CECE, 2005.

——, Ocho comedias v ocho entremeses nuevos nunca representados, en Obra completa, eds.
Florencio Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas, Alcald de Henares, Centro de Estudios
Cervantinos, 1993, 111, pp. 19-1022,

——, Pedro de Urdemalas, en Obra completa, eds. Florencio Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas,
Alcali de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1993, 111, pp. 773-881.

——, El rufién dichoso, en Obra completa, eds. Florencio Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas,
Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1993, 111, pp. 357-463.

——, El trato de Argel, en Obra completa, eds. Florencio Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas,
Alcald de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1993, I11, pp. 1023-1114.




184 LUIS GOMEZ CANSECO Criticon, 109, 2010

COTARELO VALLEDOR, Armando, E! teatro de Cervantes, Madrid, Revista de Archivos,
Bibliotecas y Museos, 1915.

CUgva, Juan de la, Ejemplar poético, ed. José Maria Reyes Cano, Sevilla, Alfar, 1986.

Diez FERNANDEZ, José Ignacio, «Sin discrepar de la verdad un punto. La gran suitana: ;un canto
a la tolerancia?», Lectura v Signo, 1, 2006, pp. 301-322,

Ecino, Teéfanes, «Los casos de conciencia v la conciencia de los casos», en Las Espadfias que (no)
pudieron ser, ed. Manuel Pefia Diaz, Huelva, Universidad de Huelva, 2009, pp. 23-113.

Erasmo DE ROTTERDAM, De libero arbitrio diatribe sive collatio, en ID., Opera Ommnia, ed. Jean
Le Clerc, Leiden, Petrus Vander, 1706, 1X, cols, 1215-1248.

GoOmMEz CANSECO, Luis, «Introduccidn», en Miguel de Cervantes, La gran sultana dofia Catalina
de Oviedo, Madrid, Biblioteca Nueva, 2010, pp. 9-168.

GonzALez, Gregorio, Primera parte del guiton Onofre, en Novela picaresca I, ed. Rosa Navarro
Durin, Madrid, Biblioteca Castro, Fundacién José Antonio de Castro, 2004, pp. 391-544.

GONZALEZ MAESTRO, Jesis, La escena imaginaria. Poética del teatro de Miguel de Cervantes,
Madrid/Frankfurt am Main, Iberoamericana/Vervuert, 2000.

GRACIAN DE La MADRE D& Dios, Jerdnimo, Tratado de la redencion de cautivos, eds. Miguel A.
de Bunes Ibarra y Beatriz Alonso Acero, Sevilla, Renacimiento, 2006,

HeGYl, Ottmar, Cervantes and the Turks: Historical Reality Versus Literary Fiction in «La Gran
Sultana» and «El Amante Liberal», Newark, Juan de la Cuesta, 1992,

JUuRADO SANTOS, Agapita, «Una lectura junguiana de La gran sultana», en Atti della V Giornata
Cervantina. Venezia, 24-25 novembre 1993, eds. Carlos Romero Mufioz, Donatella Pini y
Antonelta Cancellier, Padova, Unipress, 1998, pp. 53-72.

KALLENDORF, Hilaire, Conscience on Stage. The Comedia as Casuistry in Early Modern Spain,
Toronto, University Toronto Press, 2007,

Lorez DE ALvarapno, Garci, Breve compendio de confession, que hizo imprimir... Dividido en
quatro capitulos. A honrra de Dios v utilidad de todo fiel christiano, Venecia, Giovanmaria
Bonelli, 15352,

L6rez ORTIZ, José, Derecho musulmdn, Barcelona, Labor, 1932,

Lorez b UskDA, Francisco, Libro de entretenimiento de la picara Justina, en La novela picaresca
espafiola, ed. Florencio Sevilla Arroyo, Castalia, Madrid, 2001, pp. 393-559.

MARRasT, Robert, Cervantés dramatsirge, Paris, L’Arche, 1957.

McKEeNDRICK, Melveena, «Writings for the stage», en Cervantes, ed. Anthony ]J. Caecardl,
Cambridge, Cambridge University Press, 2002, pp. 131-159.

MEDINA, fray Bartolomé de, Expositio in Primam Secundae Angelici Doctoris D. Thomae
Agquinatis, Salamanca, Typis haeredum Mathiae Gastii, 1578.

MENENDEZ PELAEZ, Jesiis, «Los jesuitas y el teatro del Siglo de Oro: Repertorio de obras
conservadas y de referencia», Arehivum: Revista de la Facultad de Filologia, 54-55,
20042005, pp. 421-563.

MinsHEU, John, Pleasant and Delightfull Dialogues [Didlogos familiares], eds. Miguel Maranén
Ripoll y Lola Moentero Reguera, Centro Virtual Cervantes, 2004, cve.cevantes.es.

O’ConNNOR, Thomas Austin, «El matrimonio y la comedia: la conformidad como noerma
consubstancial», en Actas Irvine-92: [Actas de XI Congreso de la Asociacion Internacional de
Hispanistas/, ed. Juan Villegas, Itvine, Asociacion Internacional de Hispanistas/University of
California, 1994, 11, pp. 162-168.

PaLacios, Bonifacio, «Teologia moral y sus aplicaciones entre 1580-1700», en Historia de la
teologia espafiola, dir. Melquiades Andrés Martin, Madrid, Fundacién Universitaria Espaiiola,
1987, 11, pp. 174-183.



LA GRAN SULTANA COMQ CAS50 DE CONCIENCIA 185

RiLey, Edward C., «The “Pensamientos escondidos” and “Figuras morales™ of Cervantes», en
Homenaje 2 William L. Fichter. Estudios sobre el teatro antiguo bispdnico y otros ensayos,
eds. A. David Kossoff y José Amor y Vazquez, Madrid, Castalia, 1971, pp. 623-631.

RopriGuez MoRINO, Antonio, «Tres cancioneros manuscritos (Poesfa religiosa de los Siglos de
Oro)», Abaco, 2, 1969, pp. 127-272.

Ruiz RODRIGUEZ, José Ignacio, y M.? Dolores DELGADO PAVON, «Miguel de Cervantes Saavedra,
un laico en la venerable Orden Tercera franciscana en la época de la confesionalizacién», en
Cervantes y las religiones. Actas del cologuio internacional de la Asociacion de Cervantistas
[Universidad Hebrea de Jerusalén, Israel, 19-21 de diciembre de 2003], eds. Ruth Fine y
Santiago Lopez Navia, Madrid/Frankfurt am Main, Iberoamericana/Vervuert, 2008, pp. 223-
240.

SAncHEZ, Tomds, Disputationum de sancto matrimonii sacramento. Tomu primus, Génova,
Iosephus Pavoni, 1602.

SCHENK, Francis J., The Matrimonial Impediments of Mixed Religion and Disparity of Cult,
Washington, The Catholic University of America, 1929.

SMrTH, Paul Lewis, «Cervantes como poeta del heroismo: de la Numancia a La gran sultana», en
Memoria de la palabra. Actas del VI Congreso de la Asociacion Internacional Siglo de Oro.
Burgos-La Rioja, 15-19 de julio 2002, eds. Maria Luisa Lobato y Francisco Dominguez
Matito, Madrid/Frankfurt am Main, Iberoamericana/Vervuert, 2004, II, pp. 1155-1164.

SuLrivan, Henry W., «Moral Probabilism and Casuistry in Spain during the Counter
Reformation», en ID., Tirso de Molina and The Drama of the Counter Reformation,
Amsterdam, Rodopi, 1976, pp. 40-51.

Tarsia, Pablo Antonio de, Vida de don Francisco de Quevedo Villegas, Madrid, Imprenta de
Sancha, 1792.

VILLEGAS, Alonso de, Fructus sanctorum v quinta parte del Flos sanctorum, ed. José Aragiiés
Aldaz, Lemir 2, 1988 [parnaseo.uv.es/Lemir/textos/Flos/Index1.html].

V1ve DE UNDABARRENA, Enrique, «Fl teatro de Cervantes y su casuistica matrimonial», Boletin de
la Facultad de Derecho (UNED), 12, 1997, pp. 183-257.

WEIMER, Christopher B., «Going to Extremes: Barthes, Lacan, and Cervantes® La gran sultana»,
en Gender, Identity, and Representation in Spain’s Golden Age, eds. Anita K. Stoll y Dawn L.
Smith, Lewisburg, Bucknell University Press, 2000.

ZaYAas v S0TOMAYOR, Maria de, Desenganio sexto, en ID_, Parte segunda del sarao y
entretenimiento bonesto. Desengafios amorosos, ed. Alicia Yllera, Madrid, Cdtedra, 1983,
pp. 293-336.

GOMEZ CANSECO, Luis. «Probabilismo en Cervantes: La gran sultana como caso de
conciencia». En Criticdn (Toulouse), 109, 2010, pp. 167-186.

Resumen. La extrafia trama de La gran sultana dofia Catalina de Oviedo de Miguel de Cervantes ha dado
lugar a lecturas contradictorias que unas veces han interpretado el texto como un juguete burlesco y otras
como un canto a la tolerancia religiosa, pero que no acaban de explicar sus incoherencias. Todos esos
desatinos aparentes pueden salvarse a la luz de la teologia contemporanea, pues Cervantes planted la intriga
principal come un caso de conciencia en el que la protagonista habia de elegir inevitablemente entre dos
pecados mortales. La solucién a tal dilema —que afecta de lleno a cuestiones como el libre albedrio o la
salvacién eterna— se ajusta a las propuestas morales del probabilismo, que justificaba las acciones en funcién
de las circunstancias que rodeaban al individuo. Ese trasfondo teolégico influyd, ademis, en la construccién
de personajes como el eunuco Rustdn o ¢l padre de Catalina e incluso en la definicidn genértica de la obra.



186 LUIS GOMEZ CANSECO Criticon, 109, 2010

Résumé. Létrange histoire de La gran sultana dofia Cataling de Oviedo, par Miguel de Cervantes, a conduit 3
des lectures parfois contradictoires gui ont interprété 'ceuvre comme une piéce burlesque et parfois comme
une défense de la rolérance religieuse. Ces interprétations, cependant, ne peuvent pas rendre compte
complétement des incohérences de fa piece. Celles—ci, apparentes, peuvent étre résolues 3 la lumiére de la
théologie contemporatne, parce que Cervantes a congu U'intrigue principale comme un cas de conscience dans
lequel e protagoniste avait 4 choisir inévitablement entre deux péchés mortels. La solution i ce dilemme —qui
concerne pleinement des problémes tels que le libre arbitre et le salut éternel— renvoie aux propositions du
probabilisme moral, qui justifie les actions & la lumiére des circonstances entourant Pindividu. Cet élément
théologique a aussi une influence sur la construction de personnages, comme eunuque Rustan ou le pére de
Catalina, et reéme sur la définition générique de Poeuvre.

Summary. The strange story of La gran sultana dofia Catalina de Ouiedo by Miguel de Cervantes has
sometimes led to contradictory readings that have interpreted the play as a burlesque piece and sometimes as a
praise of religious tolerance, bur they do not explain the ¢omedia’s inconsistencies. All these apparent
nonsenses can be overcome with the help of contemporary theology, because Cervantes designed the main plot
as a case of conscience in which the protagonist had to choose inevitably between two mortal sins. The
solution to this dilemma, which affects issues such as free will and eternal salvation, is consistent with the
proposals of moral probabilism, which justified actions in the light of the circumstances surrounding the
individual. Theological influcnces concern also the construction of such characters as Rustian the eunuch or
Carvalina’s father and affect even the definition of the play as a genre.

Palabras clave. Casuismo. CERvANTES, Miguel de. La gran sultana. Libre albedrio. Probabilismo.





